
Lem, Solaris: Die Verfilmungen

A. Soderbergh

1. 	

Die Rezension von Janis El-Bira: 

	

 – Wo liegen nach El-Bira die Stärken des Regisseurs Soderbergh und des Films?
	

 – Wo liegen die Schwächen / Grenzen der Verfilmung? 
	

 – Was macht nach seiner Ansicht die Grösse und Bedeutung des Romans von Lem 
	

 aus? Worum geht seiner Ansicht nach im Buch?

Geben Sie die Urteile / Meinungen des Kritikers wieder. Kommentieren Sie die Sicht 
des Kritikers. 

2. Die Biennale-Kritik von Ekkehard Knörr:

	

 – Wo liegen nach El-Bira die Stärken des Regisseurs Soderbergh und des Films?
	

 – Um welche Fragen kreist nach Knörr der Film?

Geben Sie die Urteile / Meinungen des Kritikers wieder. Kommentieren Sie die Sicht 
des Kritikers. 

B. Tarkovsky

3. Die Rezension von U. Behrens:

– Wie «liest» Behrens den Film von Tarkovsky?
– Was macht nach seiner Ansicht die Bedeutung der Tarkovsky-Verfilmung aus?
– Um welche Fragen kreisen Film und Buch?



Verfilmungen des Romans «Solaris» von Stanislav Lem

Deutscher Titel: 	

 Solaris
Originaltitel: 	

 Solaris
Produktionsland: 	

 USA
Erscheinungsjahr: 	

 2002
Länge: 	

 99 Minuten
Originalsprache: 	

 Englisch
Stab
Regie: 	

 Steven Soderbergh
Drehbuch: 	

 Steven Soderbergh
Produktion: 	

 James Cameron, Jon Landau, Rae Sanchini
Musik: 	

 Cliff Martinez
Kamera: 	

 Steven Soderbergh (als Peter Andrews)
Schnitt: 	

 Steven Soderbergh (als Mary Ann Bernard)

Besetzung:

    * George Clooney: Chris Kelvin
    * Natascha McElhone: Rheya Kelvin
    * Jeremy Davies: Snaut
    * Ulrich Tukur: Gibarian
    * Viola Davis: Gordon

Filmkritiken

Dieter Wunderlich in «Buchtipps & Filmtipps»: 

Obwohl der 1961 von dem polnischen Schriftsteller Stanislaw Lem (1921 – 2006) veröffentlich-
te Roman "Solaris" bereits 1972 von dem russischen Regisseur Andrej Tarkowskij verfilmt worden 
war ("Solaris"), wagte sich der Amerikaner Steven Soderbergh gut dreißig Jahre später an eine wei-
tere Adaptation der literarischen Vorlage fürs Kino. Dabei verwahrte er sich gegen die Unterstel-
lung, bei seinem Film handele es sich um ein Remake und sprach stattdessen von einer "Neuinter-
pretation" des Romans "Solaris".

Andrej Tarkowskij setzte mit seinem schlichten, spröden, zweieinhalb Stunden langen Film 
Maßstäbe für das Science-Fiction-Genre. Zwar verlagerte er den Akzent von den erkenntnistheore-
tischen Fragestellungen zum persönlichen Konflikt des Protagonisten, aber sein Film kommt der 
Vielschichtigkeit des Romans nah.

Steven Soderbergh entfernt sich sehr viel weiter von der Vorlage. Auf die Konfrontation der 
menschlichen mit einer andersartigen Intelligenz – das Hauptthema des Buches – geht er kaum ein. 
Es lässt Snow nur den sarkastischen Satz sagen: "Wir wollen keine neuen Welten, wir wollen Ab-
bilder." Stattdessen stellt er eine tragische Liebesgeschichte in den Mittelpunkt. Anders als Andrej 
Tarkowskij zeigt er keine Frau, die wie eine Marionette wirkt, sondern lässt Chris' materialisierte 
Vorstellung von Natascha McElhone lebendig und eigenständig darstellen. In Rückblenden, die er 
geschickt als Parallelmontagen in das Geschehen integriert, erzählt Steven Soderbergh, was vor 
Rheyas Tod geschah.

Es geht in dieser Verfilmung von "Solaris" vor allem um Liebe und die Selbstfindung eines 
Mannes, der im entscheidenden Augenblick nicht bemerkte, in welcher Not seine Frau sich befand 
und sich schuldig fühlt, weil sie sich daraufhin das Leben nahm.



Viele Kritiker werfen Steven Soderbergh vor, eine seichte "Solaris"-Version gedreht zu haben. 
Es trifft zwar zu, dass der Film dem philosophischen Gehalt der literarischen Vorlage nicht ent-
spricht, aber die Verrisse halte ich nicht für berechtigt, denn Steven Soderberghs "Solaris" wirft 
Fragen auf, die über eine triviale Liebesgeschichte hinausgehen: Man kann "Solaris" als Reflexion 
über das Verhältnis von Fiktion und Realität verstehen, als Warnung vor der Suggestivkraft der Bil-
der – auch im Kino. Was ist wirklich? Was können wir von anderen Menschen wissen? Sind wir in 
der Lage, uns ein objektives Bild von anderen Menschen zu machen oder ist unsere Wahrnehmung 
nicht eher eine Projektion eigener Vorstellungen?

Sehenswert ist "Solaris" auch wegen der ästhetischen Filmsprache von Steven Soderbergh (der 
unter den Pseudonymen Peter Andrews und Mary Ann Bernard auch für Kamera und Schnitt ver-
antwortlich ist). In den ersten Minuten, die auf der Erde spielen, jagen sich die Bilder. Dann fließen 
sie ruhig dahin, minimalistisch von Musik untermalt.

Von den Schauspielern sei Jeremy Davies erwähnt, denn ihm ist es gelungen, durch eine abge-
hackte Redeweise sowie eine leicht übertriebene, variantenreiche Mimik und Gestik der Figur des 
Astronauten Snow etwas Besonderes zu geben.

Außer der Filmmusik von Cliff Martinez sind Takte aus den Goldbergvariationen von Johann 
Sebastian Bach zu hören sowie die Songs "Eronel" (Sadik Hakim, Thelonious Monk, Idrees Sulie-
man) und "Riddle Box" (Mike E. Clark, Joseph Bruce alias Violent J).

Kritik von Janis El-Bira

Steven Soderberghs Neuinterpretation des klassischen Science-Fiction-Romans von Stanislaw 
Lem war im Vorfeld bereits mit vielen Vorbehalten bedacht worden - berechtigterweise, wenn auch 
vielleicht nicht in diesem Ausmaße.

Bild aus Solaris Welches Motiv könnte jemanden wie Steven Soderbergh dazu bewegen, einen 
Roman wie "Solaris" mit jemandem wie George Clooney in der Hauptrolle zu verfilmen, und dies, 
obwohl es schon vor etwas mehr als dreißig Jahren eine Adaption des Stoffes gab, die zudem auch 
noch als einer der wichtigsten Filme des Genres gilt? Ich möchte nicht abstreiten, mir diese Frage 
bis zum Erscheinen von Soderberghs Solaris eifrig gestellt zu haben - verbunden mit nicht geringer 
Skepsis, viel Sarkasmus und einer nicht zu verschweigenden Belustigung über das scheinbar in sei-
nem Gelingen hoffnungslose Unterfangen. Ohne jeden Zweifel bin ich zudem kein Freund der Fil-
me Soderberghs; halte ihn mehr oder minder für einen der Effekthascherei nicht immer gänzlich 
abgeneigten "Form"-Regisseur, dessen gelegentliches Winden um die herausfordernden Themen-
komplexe und Subplots seiner Filme herum, diese zuweilen zu einem Ärgernis werden lässt. Dass 
ich Solaris letztlich mögen würde, dafür standen die Aussichten also denn auch denkbar schlecht, 
und gerade in diesem Kontext kann ich dem Film - auch wenn ich ihn nicht für gelungen halte - 
letztlich doch nicht absprechen, mir über rund einhundert Minuten zumindest meine Aufmerksam-
keit entlockt zu haben.

Außer Frage steht, dass er irgendwo Anerkennung verdient, für das, was er getan hat, dieser 
Steven Soderbergh: Einen Roman zu adaptieren, dessen sich schon einmal ein Regisseur ange-
nommen hat, beinhaltet für den Neuinterpreten immer die "Qual des Vergleichs" und das besonders 
scharfe Urteil von Zuschauern und Kritikern. Wenn dieser Regisseur dann aber auch noch ausge-
rechnet Andrei Tarkovsky, fraglos einer der am meisten bewunderten Künstler in der Geschichte 
des Films, war und seine Interpretation zudem als Meisterwerk gilt, dann wird die Aufgabe gerade 
für einen Filmemacher wie Steven Soderbergh fast von vorneherein zum Scheitern verdammt. We-
niger aufgrund seiner eigenen Person, als vielmehr aufgrund der natürlich außergewöhnlich hohen 
Erwartungen und nicht zuletzt auch wegen der immensen Anzahl Messer wetzender Skeptiker, die 
nur darauf warten, dass das endgültige Produkt schließlich nur mittelmäßig ist, um es möglichst 
großartig und weithin sichtbar in der Luft zu zerreißen und zu einem der lächerlichsten Filme des 
Jahres zu erklären. Mut muss Soderbergh also reichlich gehabt haben, als er sich Solaris vornahm, 
wohlwissend, dass er nicht in einer Liga mit einem Andrei Tarkovsky spielt, und eine nicht geringe 



Anzahl veritabler Gegner vor sich hat, die es irgendwie von der Brauchbarkeit seines Filmes zu ü-
berzeugen gilt. Folglich verdient das Unterfangen als solches auch unseren uneingeschränkten Re-
spekt - der Film selber aber nur sehr bedingt.

Als Solaris Ende des vergangenen Jahres in die amerikanischen Kinos kam, spaltete er die Kri-
tiker in zwei doch recht deutlich voneinander distanzierte Lager. Am Beispiel der beiden vielleicht 
bekanntesten Kritiker des Landes (dessen "Kritikerlandschaft" sowieso weitaus besser einsehbar 
und - trotz der enormen Zahl an Rezensenten - überschaubar ist, als etwa die unsrige), Roger Ebert 
(Chicago Sun-Times) und Jonathan Rosenbaum (Chicago Reader), lässt sich dies vielleicht am bes-
ten veranschaulichen: Ebert, fernab davon, ein sonderlich großer Anhänger der russischen Film-
kunst zu sein, lobte Soderberghs Solaris, seinen ruhigen Rhythmus und die Dichte seiner Ideen. Ro-
senbaum hingegen, ein im Weltkino wie kaum ein zweiter beheimateter strenger Analytiker und 
scharfer Gegner des amerikanischen Studiosystems, hasste den Film, empfand konkret seine ihn an 
hohle Hollywood-Filme gemahnende Ikonographie (ein schwitzender George Clooney; eine über 
seine Nase laufende Träne) als geradezu abstoßend, machte sich lustig über die Art, wie der Film 
inszeniert wurde. Obwohl ich mich erfahrungsgemäß eher zu Rosenbaums Ansichten hingezogen 
fühle und seine akribischen Versuche, klarzumachen, dass das Kino der absolut ganzen Welt (und 
eben nicht nur den USA) zueigen ist, aufs höchste schätze, sehe ich im Fall von Solaris den Film 
weder so negativ wie er, noch könnte ich ihn loben, wie Ebert es tat. Meine eigene Einschätzung 
von Soderberghs mutigem Versuch liegt relativ genau zwischen den Meinungen dieser beiden Kri-
tiker und ist gleichzeitig ungemein weit entfernt von der Haltung des amerikanischen Kinopubli-
kums, dass den Film als schlichtweg "langweilig" abtat, und ihn an den Kinokassen zu einem De-
bakel werden ließ.

Liest man Stanislaw Lems Roman, oder schaut man eine der Verfilmungen (fast gleich, ob nun 
Tarkovskys oder Soderberghs), so stellen sich dem Zuschauer jenseits aller Science-Fiction-Gedan-
ken und Zukunftsvisionen vor allen Dingen (mindestens) zwei der vier essentiellen Fragen der Phi-
losophie nach Kant: "Was kann ich wissen?", und "Was soll ich tun?". Die Handlung von Solaris, 
ein geniales Konstrukt der Ununterscheidbarkeit zwischen Wirklichkeiten und Scheinwahrnehmun-
gen, gibt schon in ihrer Anlage vor, in welche Richtung die Gedanken des Leser bzw. Zuschauers 
wandern sollen, wo er sich selbst und seine Umwelt hinterfragen soll: Der Psychologe Chris Kel-
vin, trauernd über den Selbstmordtod seiner Frau Rheya, wird als Spezialist auf eine irgendwo im 
All fast verloren erscheinende Raumstation beordert, die seit Jahren den rätselhaften Planeten Sola-
ris untersucht. Seltsame Dinge passieren hier an Bord: Der Leiter der Mission ist bei Kelvins An-
kommen bereits tot, irgendetwas scheint die Crew zu verstören - allen scheint klar zu sein, dass die-
ser seltsame Planet Solaris ihre Gegenwart "bemerkt", dass er sie zu verändern, zu beeinflussen 
sucht. Es kommt schließlich dazu, dass die Mitglieder der Mission von "Gästen" besucht werden - 
keine Außerirdischen, wie wir sie uns vielleicht vorstellen, sondern Menschen, die den Crewmit-
gliedern auf irgendeine Weise nahe stehen. Kelvin wird schließlich von seiner toten Frau besucht 
und obwohl er weiß, dass sie nicht "seine" Rheya sein kann, kann er es nicht verhindern, dass er mit 
ihr umgeht, als sie sie es. Beide sprechen über die Beziehung, die sie hatten, lassen ihre gemeinsa-
men Tage auf der Erde noch einmal vor ihnen aufleben. Doch Rheya ist nur eine Projektion dessen, 
was Kelvin noch von ihr in seinem Gehirn gespeichert hat. Eine Reflexion exakt jener Dinge, durch 
die sich Rheya in Kelvins Geist definiert. Sie ist ein Produkt seiner Sichtweise auf sie. Erstellt von 
Solaris, unsterblich und doch gewillt, vernichtet zu werden, wenn sie herausfindet, dass sie nur ein 
"Klon" ist.

Es sind einige der quintessenziellen Fragen der Erkenntnistheorie, die Solaris aufwirft: Was ist 
Wirklichkeit? Was ist Wahrheit? Wo enden die Möglichkeiten des Wissens? Rheyas Klon ist eine 
perfekte Reflexion von Kelvins Vorstellung von ihr - keineswegs nur körperlich, sondern die "fal-
sche" Rheya existiert gänzlich durch Kelvin hindurch, stellt all das dar, was Kelvin über sie weiß, 
und was er meint, zu wissen. Der unweigerliche Gedanke, dem wir uns gegenüberstellen müssen, 
ist: Was, wenn dies nicht das Resultat von Science-Fiction und Phantasie, sondern eine mögliche 
Vision der Wahrheit (Wahrheit, nicht Wirklichkeit) ist? Ist es nicht so, dass die Menschen, die wir 
jeden Tag um uns herum sehen, letztlich auch bloß eine Reflexion dessen darstellen, was wir von 



ihnen denken; was wir von ihnen sehen können; was wir von ihnen wissen können? Der menschli-
che Geist ist groß und so ist es uns möglich, eine Vielzahl von Informationen zu speichern und zahl-
lose Eigenschaften einer bestimmten Person aus unserem Leben zuzuordnen. Komplexe Portraits 
mit einer Unmenge an "Graustufen" können sich in unserem Gehirn bilden - aber wenn es zur End-
gültigkeit und Vollkommenheit des Wissens über den anderen kommt, kennt kein Vater seinen 
Sohn, und keine Mutter ihre Tochter. Ultimativ wird unserem menschlichen Denken hier eine un-
überwindbare Grenze aufgewiesen; das Wissen endet hier und wir müssen uns nur allzu oft zur 
Fehlbarkeit und Unvollständigkeit unserer Reflexionen bekennen. Es ist eine weitere, jedoch ethi-
sche Frage, die sich beim Anschauen von einem Film wie Solaris auf fast unangenehme Weise in 
unser Nachdenken über die Erkenntnis "einschleicht": Wenn wir davon ausgehen, dass die Men-
schen, die uns umgeben, für uns nur Reflexionen einiger ihrer Teile sein können, wo liegt dann der 
Unterschied zwischen Rheya und ihrem Klon? Dürfen wir uns eine Unterscheidung in der Behand-
lung dieser beiden Lebensformen anmaßen?

All das verbirgt sich in Steven Soderberghs Solaris - und auch nicht. Ein Gedanke, der meine 
Einschätzung des Films für mich fast zu einem Dilemma werden lässt, ist, dass Soderbergh alles 
andere als der erste war, der diese Gedanken aufwarf, sondern, dass sie noch nicht einmal erst seit 
Lems Roman existieren und diskutiert werden. Im Vorfeld zur Veröffentlichung des Films sprach 
Soderbergh sich immer wieder vehement dagegen aus, ein "Remake" von Tarkovskys Klassiker 
machen zu wollen. Es sei eine "Neuinterpretation" der literarischen Vorlage Lems - wahrscheinlich 
wäre er mit dem erstgenannten Begriff besser gefahren, denn von einer veritablen neuen Interpreta-
tion, die dem Gedanken des Romans neue Dimensionen aufweisen könnte, ist Soderbergh noch 
weiter entfernt, als von einem tatsächlichen "Remake" von Tarkovskys Film. Vielmehr scheint seine 
Verfilmung eine Form von "Zusammenfassung" der wichtigsten Gedanken der beiden vorherigen 
Behandlungen der Thematik zu sein - obwohl wir uns wohl noch nicht einmal sicher sein dürfen, 
dass diese Gedanken tatsächlich vom Film selber bewusst evoziert werden, oder, ob sie nur durch 
unsere Kenntnis von Lems Buch und Tarkovskys Film hervorgerufen und durch unser eigenes 
Nachdenken jene Komplexität erreichen. Abstrahiert man diesen Gedanken enorm, so könnte So-
derberghs (!) Solaris beinahe als gesamtes Projekt, als Film in seiner absoluten Gesamtheit und vor 
allem in seiner Ausführung ein Ausrufezeichen unter die Unvollständigkeit unserer Erkenntnisvor-
stellungen setzen wollen - eine Idee, die jedoch sicherlich niemals tatsächlich intendiert gewesen 
sein kann.

Dass sich Soderbergh ganz offensichtlich nicht um eine neue Akzentuierung weiterführender 
philosophischer Gedanken in der Solaris-Thematik bemüht, mag noch nicht Grund genug für das 
letztliche Scheitern des Films sein. Viel verstörender ist aber, dass man sich während des Films des 
Gefühls nicht erwehren kann, all diese Ideen würden Soderbergh nur peripher interessieren. Immer 
wieder scheint es, als wolle Soderbergh die Aufmerksamkeit seiner Zuschauer in eine andere, weit-
aus weniger interessante und altbackene Richtung lenken: Die Unsterblichkeit und Tragik der Liebe 
zwischen Chris und Rheya; das Verhalten gegenüber einer neuen, jedoch nur scheinwirklichen 
Chance. Immer wieder legt Soderbergh das Hauptgewicht seiner Interpretation auf diese doch 
schon viel zu oft erzählte Geschichte, bedient sich einer sterilen, an Modephotos gemahnenden 
Hochglanzästhetik hinter der Kamera (Soderbergh übernahm die Kameraführung unter einem Pseu-
donym selbst) und lässt seine beiden Hauptdarsteller davor möglichst attraktiv und aufmerksam-
keitsträchtig nackt auf einem Bett liegen. Ich möchte mich nicht allzu sehr Jonathan Rosenbaums 
Meinung annähern und behaupten, dass ich diese doch teils etwas aufdringlich formalistische Bild-
gestaltung gänzlich verachten würde (schön anzusehen ist sie zweifelsohne), doch sie lenkt anders 
als Tarkovskys weitaus schlichter gehaltene Film ab von den Gedanken, die der Zuschauer schneller 
und vor allem tiefer gehender zu entwickeln scheint, als der Film es tut. Denn eines der Hauptprob-
leme liegt nach meinem Dafürhalten selbst bei diesem von vielen wohl als extrem langsam emp-
fundenen Film in seiner viel zu kurzen Lauflänge: Mit mehr als einer Stunde weniger Spielzeit als 
Tarkovskys Film sie hatte, erbringt Soderbergh fast selbst den Beweis dafür, dass ihn die philoso-
phischen Konstrukte der Vorlage weniger interessieren, als seine immer wieder hervorgehobene, 
belanglose Liebesgeschichte: Während man in Tarkovskys endlosen Einstellungen (ich möchte da 



an die legendäre Szene in der Schwerelosigkeit erinnern) die Möglichkeit hatte, lange über seine 
eigenen Gedankenansätze nachzudenken, sie zu vertiefen und mit neuen Eindrücken allmählich zu 
verbinden, wirkt Soderberghs Film beinahe überhastet; der Zuschauer bekommt kaum Gelegenheit 
zur Ruhe, wird "zugeschüttet" mit ständigen Weiterentwicklungen in der Handlung. Tarkovsky war 
sich der inhaltlichen Vielschichtigkeit und Gewichtigkeit seines Filmes bewusst - Soderbergh allem 
Anschein nach nicht.

Solaris hätte ein doch recht unkomplizierter "Fehlschlag" werden können, hätte er nicht das En-
de, das er hat. Die letzte Sequenz, die ich gar nicht verraten, sondern lediglich andeuten möchte, 
offeriert aufs Extrem gebracht zwei Sichtweisen auf den Film, die die gesamte Problematik des 
Werkes zusammenfassen können. Während eine von beiden ein typisches, lebloses Hollywood-En-
de darstellt, manifestiert sich die andere gänzlich an einem einzigen, entscheidenden Wort - das "E-
gal" in Rheyas Satz "Egal. Jetzt gibt es nur noch uns beide". Nehmen wir doch nur einmal für einen 
kurzen Moment an, dass Soderbergh in diesem Moment ausnahmsweise einmal mehr über das "e-
gal" als denn über das "uns beide" nachdachte. Wo wir ankommen, wenn wir das annehmen, ist 
zum einen eine veritable Erkenntnis, nämlich Sokrates' Ausspruch "Ich weiß, dass ich nichts weiß", 
und zum anderen das in Nietzsches Streben nach dem "Ja-Sagen" ausgedrückte Flehen nach dem 
reinen Definieren, dem "Ausschalten" des Denkens. Für einen einzigen Moment bekommen wir 
noch einmal den Eindruck, Soderberghs Solaris sei tatsächlich ein Film über den Zwang zur Defini-
tion aufgrund der Unvollendetheit unseres Wissen und unserer mangelnden Erkenntnis. Als hätte 
der Film so angestrengt nachgedacht, dass er sich nun doch zum menschlichen Versagen bekennen 
muss. Kann es sein, dass Solaris dieser Film ist? Ich zweifle daran.



Steven Soderbergh: Solaris (USA 2002)
Kritik von Ekkehard Knörer

Berlinale-Kritik
„Solaris“, der Roman von Stanislaw Lem, die erste Verfilmung von Andrej Tarkowskij und nun 

auch Steven Soderberghs Version, ist philosophische Science-Fiction. Das Interesse gilt nicht der 
Zuukunft, nicht den Möglichkeiten des technischen oder gesellschaftlichen Fort- oder Rückschritts. 
„Solaris“  ist weder Utopie noch Dystopie – nein, es geht darin allein um ein Gedankenspiel, für 
dessen Inszenierung die Kulisse der Science-Fiction benutzt wird. Und Soderbergh tut kaum mehr 
als das nötigste, um diese Kulisse einzurichten, wie hingetupfte Zeichen funktionieren der ferne 
Planet, die Hilfsmission, die Raumstation. Der Psychologe Chris Kelvin (George Clooney), so zu-
nächst der reine Plot, wird per Videobotschaft zu Hilfe gerufen. Ein Raumschiff, das in der Um-
laufbahn des Planeten Solaris liegt, ist in Schwierigkeiten geraten, welcher Art sie sind, erfahren 
wir zunächst nicht. Nicht mehr als einige statische Einstellungen, sehr bewusst Kubricks „2001“  
zitierend, des schwerelos treibenden Raumschiffs, der Raumstation vor dem von rötlich-lila-gelben 
Lichtstreifen umgürteten Planeten. Dann ist Kelvin an Bord.

Dort sind die Farben bleich, auf der Tonspur keine Musik zunächst, sondern die bedrohlich rau-
schenden, brummenden Eigengeräusche der Station. Kelvin stößt auf Spuren von Blut, trifft im 
Kühlraum auf Leichen – darunter die von Gibarian (Ulrich Tukur), des Mannes, der ihn zu Hilfe 
gerufen hatte. Auf zwei Überlebende stößt Kelvin, ihr Verhalten ist merkwürdig, in Andeutungen 
sprechen sie von dem Geheimnis, das hinter den seltsamen Vorgängen im Innere der Raumstation 
lauert. Kelvin legt sich schlafen. Soderberghs Kamera (wie fast stets ist Soderbergh, unter Pseudo-
nym, sein eigener Kameramann) wählt einen eigenartigen verkanteten Winkel zum Blick auf Kel-
vins Kopf und seinen Oberkörper; in dieser fast unscheinbaren Einstellung liegt die ganze Intelli-
genz und Präzision des Regisseurs Soderbergh. Ins Bild gesetzt wird ein Charakter, dessen Welt aus 
den Fugen geraten wird. Es ist, als entspränge der schrägen Perspektive alles Folgende. Im Schlaf 
und doch nicht im Schlaf, in einem Zwischenreich, das evoziert, nie aber definiert wird, erscheint 
Kelvin seine Frau Rheya (Natasha McElhone), die vor Jahren durch einen Selbstmord ums Leben 
gekommen ist. Plötzlich, unerklärlich, aus dem Nichts ist sie da – keine Vision, kein Traum, son-
dern fassbare, greifbare Realität. Kelvin reagiert panisch, lockt den Geist, für den er die Erschei-
nung zunächst hält, in den Schleusenraum und stößt ihn hinaus in die Weiten des Alls.

Rheya jedoch kehrt wieder, mit der Insistenz eines Gespensts. Mit der Insistenz auch einer 
Sehnsucht, von der man nicht lassen kann. Und als Verkörperung der Unfähigkeit, Abschied zu 
nehmen vom Menschen, den man geliebt hat (eine Szene der Trauerarbeit nach Art der anonymen 
Alkoholiker gibt es ganz am Anfang zu sehen). Soderbergs „Solaris“  konzentriert sich fortan auf 
den fantastischen – oder phantasmagorischen – Zwischenraum dieser unerklärlichen Wiederkehr, 
des erneuten Miteinander mit dem Anschein einer zweiten Chance, das vielfach gefährdet ist: durch 
die Crew des Schiffs zum einen, Gordon, die Astronautin, besteht darauf, dass die „Besucher“  (de-
ren Anwesenheit ist das Geheimnis von Kelvins Auftrag) getötet werden müssen. Die Gefährdung 
kommt aber auch aus dem Inneren dieser Wiederkehr. Rheya ist mehr als bloße Projektion Kelvins, 
ein eigenständiges Wesen, ein Mensch aber ist sie nicht. In meditativen Bildern, untermalt von hyp-
notischer, repetitiver, pulsierender Musik entfaltet Szenen einer Ehe. Rheya, auf der Suche nach 
sich selbst und ihrer Identität, erinnert sich an das Leben auf der Erde, das erste Kennenlernen, die 
junge Liebe zu Kelvin, aber auch Probleme des Zusammenlebens. Die Bilder dieser Erinnerung (in 
wärmeren Farben, Brauntönen) schneidet Soderbergh in ihre Gegenwart hinein. Es handelt sich, 
technisch gesehen, um Rückblenden, die aber weit mehr sind als das – und sich zugleich keines-
wegs eindeutig auf eine objektive Vergangenheit beziehen. Was man sieht sind Bilder einer Vergan-
genheit, die die ihre ist und auch nicht. In nichts anderem nämlich lebt Rheya als in Kelvins Erinne-
rungen an sie. Im nicht-linearen Schnitt, der unheimliche Dopplungen und Parallelisierungen von 
Vergangenem und Gegenwart herstellt, treibt „Solaris“  die Erinnerung an die Grenze ihrer Ununter-
scheidbarkeit von der bloßen Einbildung. In der fast unmerklichen Parallelmontage von Erinnerung 



und Wirklichkeit findet dieses Stilmittel, das Soderbergh schon in seinen letzten Filmen zum Mar-
kenzeichen entwickelt hat, seinen philosophischen Gehalt. Die Objektivität des Bilds löst sich auf. 
Und diese Auflösung setzt Soderbergh im Schnitt ins Bild. Das Psychodrama von „Solaris“  ist ein 
Drama der Gegenwart materialisierter Erinnerung, an der in jedem Moment alles falsch sein kann. 
Nur zu konsequent ist das Ende des Films. Hier nämlich löst sich noch der letzte Halt auf, die Wirk-
lichkeit der Gegenwart des scheinbar objektiven Bildes.

Diesseits dieser komplexen Sachverhalte ist Soderberghs „Solaris“  nicht zu haben. Jede nur 
psychologische Lektüre wird auf eine kalte und glatte Oberfläche stoßen, ohne deren mit techni-
schen Mitteln erzeugte Faltung in den Blick zu bekommen. Es ist kein Wunder, dass Soderbergh bei 
den Dreharbeiten immer wieder Filme von Alain Resnais vorgeführt hat. Sein „Solaris“  ist „Letztes 
Jahr in Marienbad“  im Weltraum. Ein Film über das Trügen des Scheins der Filmbilder, nicht weni-
ger. Ein philosophische Meditation über Liebe und den Verlust eines geliebten Menschen ebenso 
wie über das Medium Film. Auf der Pressekonferenz hatte ein Journalist nichts weiter zu sagen, als 
dass er „Solaris“  langweilig finde. George Clooney, der sich zuvor charmant, geistreich, witzig und 
verbindlich zeigte, war kurz davor auszurasten. „What a jerk“  (freundlich übersetzt: „Welch ein I-
diot“), beschimpfte er den Mann – und meinte wohl auch die Reaktionen der weithin ähnlich ges-
timmten Filmkritik. „Solaris“  ist eine Herausforderung. Mal sehen, ob die Jury unter dem Vorsitz 
des Kino-Intellektuellen Atom Egoyan sie annehmen wird.

	

 	





Andrei Tarkovsky, Solaris      	



Originaltitel: 	

    	

 Solyaris
Herstellungsland: 	

    	

 Sowjetunion
Erscheinungsjahr: 	

    	

 1972
Regie: 	

    	

 Andrei Tarkovsky

Darsteller: 	

    	

 Donatas Banionis
Natalya Bondarchuk
Jüri Järvet
Vladislav Dvorzhetsky
Nikolai Grinko
Anatoli Solonitsyn
Sos Sargsyan
Olga Barnet
Tamara Ogorodnikova
Georgi Tejkh
Yulian Semyonov
Olga Kizilova
 

"Solaris" ist ein Sciencefiction-Opus, das Andrej Tarkowski 1972 nach seinem skandal-umwit-
terten Film "Andrej Rubljow" drehte. Es ist die Verfilmung des gleichnamigen Romans von Stanis-
law Lem, der 1961 erschien. Während Kritiker den Roman als einen der "intelligentesten und hin-
tergründigsten Beiträge zu Sciencefiction-Literatur" zählen, werten sie Tarkowskis Inszenierung als 
"eine der grüblerischsten und faszinierendsten dieses Genres" (Reclam-Filmführer 1996). Dabei 
verzichtet Tarkowski auf effektvolle Trickaufnahmen oder attraktive Spekulationen, statt dessen 
meditiert er mit stilvollen Bildfolgen über die Grenzen des menschlichen Seins und den Prozess der 
Selbsterforschung. Im Gegensatz zu anderen Tarkowski-Filmen wurde "Solaris" von den sowjeti-
schen Kulturbehörden unverzüglich freigegeben und 1972 nach Cannes geschickt, wo er mit dem 
großen Spezialpreis der Jury ausgezeichnet wurde.  

Andrei Tarkovsky (1932-1986) gilt als der bedeutendste russische Regisseur nach Sergej Eisen-
stein. Sein nach einem Roman von Stanislaw Lem gedrehter Film „Solaris“  gilt unter Kennern als 
Meisterstück, vergleichbar nur noch mit Kubricks „2001: A Space Odyssee“. Im Gegensatz zu Ku-
bricks stark zivilisationskritischer Tendenz, die von spärlichen Dialogen und dafür umso eindrucks-
volleren Bildern und Montagen getragen wird, setzt Tarkovsky mehr auf die Frage, was Menschsein 
letztlich ausmacht und welche Umstände der Mensch selbst geschaffen hat, um die Substanz 
menschlichen Daseins zu gefährden.

Dass Tarkovsky damit der herrschenden marxistisch-leninistischen Ideologie und den weiterhin 
wirkenden Tendenzen des Stalinismus, Menschen nur als Funktion einer geschichtsphilosophischen 
Bestimmung (Geschichte als schematische Abfolge von Klassenkämpfen) gelten zu lassen, entge-
gentrat, sei nur am Rande erwähnt, ist für die Geschichte des russischen respektive sowjetischen 
Films allerdings nicht ohne Bedeutung. Tarkovskys Film ist eines derjenigen Werke, die viel Raum 
für Interpretation lassen, ein Streifen allerdings auch, in den man sich einfühlen muss, da ihm das 
gewohnte Tempo des konventionellen damaligen wie heutigen Kinos fremd ist.



Tarkovski, Solaris
von Ulrich Behrens

I N S Z E N I E R U N G

„Solaris“  ist dramaturgisch gesehen durch, nennen wir es: drei Stränge gekennzeichnet, die in 
Bild und Ton Ausdruck finden und immer wieder in Beziehung zueinander und in Gegensatz ge-
bracht werden.

Der erste Strang ist der streng wissenschaftliche, die Solaristik, die zivilisatorische Tendenz, die 
nur auf „Fakten“  setzt, die nur „gesicherte“  Erkenntnisse zulässt, die skrupellos ihren Weg geht, der 
materialistische, auf handfesten Erfolg ausgerichtete Strang, verkörpert zum Beispiel durch Dr. Sar-
torius oder den Leiter der wissenschaftlichen Tagung über Solaris (Yulian Semyonov). Exempla-
risch ist für diese Tendenz etwa auch Bertons Rückfahrt in die Großstadt, nachdem er wütend Kel-
vin im Haus von dessen Vater verlassen hat. In einer langen, vielleicht fünf Minuten dauernden Ein-
stellung, sieht man Berton, im Auto sitzend und über breite Autobahnen fahrend. Die Umgebung ist 
trostlos, düster, bedrückend, grau, nur ab und zu durchbricht ein „Stück“  Farbe, etwa ein rotes Auto, 
die uniforme und konforme Umgebung. Die Szenerie ist kalt, der Ton, Motorengeräusche und ande-
re Geräusche einer Großstadt werden immer stärker. Die Fahrt wirkt wie die Tour eines Verzweifel-
ten durch die Hölle, das Leid, das Berton angesichts seiner Erlebnisse auf der Raumstation, die ihm 
niemand abnimmt, durchmacht. Ebenso kühl und grau ist die wissenschaftliche Konferenz, von der 
Berton Kelvin eine Bandaufnahme zeigt: ohne Emotion.

Den zweiten Strang repräsentiert u.a. und vor allem die Anfangssequenz des Films. Tarkovsky 
lässt die Kamera über den Teich vor dem Haus von Kelvins Vater fahren. Er zeigt: Natur, sicherlich 
schon menschlich veränderte Natur, aber dadurch eben auch die Rückbeziehung zu einem mensch-
lichen Verhältnis, das mehr als den Menschen selbst einbezieht, umfasst, berücksichtigt. Dahin ge-
hören auch die beiden Kinder und Kelvins Vater.

Die dritte Tendenz ist das Metaphysische, das Transzendente, repräsentiert durch Solaris, den 
„denkenden“  Planeten, die Ursuppe, die in Aussehen und Bewegung, Größe und Macht eine Rück-
besinnung auf die Entstehung des Lebens, aber auch auf das Bewusstsein und das Gewissen ver-
körpert, musikalisch untermalt durch Bachs Choral-Präludium in F-Moll (BWV 639) „Ich ruf’ zu 
Dir, Herr Jesu Christ“, das sozusagen die „Verbindung“  zwischen Transzendenz und Natur auf-
rechterhält.

Man könnte auch sagen, dass alle drei „Tendenzen“  – Natur, Zivilisation, Transzendenz – im 
Wettstreit miteinander ringen. Doch sie drücken letztlich nur drei Seiten der gesellschaftlichen 
Entwicklung aus – und damit auch den inneren Kampf in jedem Individuum, wobei bei allen Figu-
ren – Kelvin, Snauth, Sartorius, Berton – jeweils die eine oder andere Tendenz überwiegt oder – 
wie bei Sartorius – eine die Oberhand gewonnen hat. Natur, Zivilisation, Transzendenz: man könnte 
auch sagen: Geburt und Herkunft – Leben und Kultur – Vergänglichkeit und Tod, sowohl in gat-
tungsgeschichtlicher wie individualgeschichtlicher Hinsicht.

In das Zentrum des Geschehens stellt Tarkovsky in diesem Kontext Kris Kelvin. Er hat seine 
Frau verloren, sein Vater ist todkrank, sein Freund Gibaryan hat Selbstmord begangen – und nun 
soll er, Psychologe, das Mysterium auf der Raumstation aufklären. Kelvin steht vor einem Scher-
benhaufen; er fühlt sich für den Tod seiner Frau verantwortlich, weil er sie nicht wirklich geliebt 
hat. Als er mit ihrer virtuellen Verdopplung – aus Fleisch und Blut – auf der Raumstation konfron-
tiert wird, sieht er eine zweite Chance. Doch wieder ist es der Tod, der Kelvin einen Strich durch 
die Rechnung macht: Khari Zwei kann nur auf der Raumstation existieren, will aber nicht, dass 
Kelvin sein Leben auf dieser gottverlassenen Station mit ihr fristet.

Kelvin hat keine Macht, in diesem Konflikt wirklich zu handeln, zu entscheiden, die Richtung 
zu bestimmen. Solaris steht für das Schicksal. Die virtuelle Khari ist nur der Möglichkeit nach die 
Liebe, an der Kelvin zuvor gescheitert ist. Und aus dieser Perspektive heraus wird zweierlei deut-
lich: der durch die „geballte Macht“  des zivilisatorischen Prozesses „hinweggefegte“  Tod tritt wie-
der in das Bewusstsein. Die industrielle Gesellschaft – ob in Gestalt einer zentralen (diktatorischen) 
Zwangsverwaltungswirtschaft oder des so genannten freien Marktes – reproduziert sich ständig 
selbst in Gestalt der Waren und Dienstleistungen, die sie hervorbringt. Die Reproduktion erfolgt in 



Form von Geld und Kapital, und schon der alte Marx wusste zu berichten, dass Kapital keine wirk-
lichen – weder räumliche, noch zeitliche – Grenzen kennt. Diese materielle Entgrenzung, die die 
modernen Gesellschaften kennzeichnet, scheidet den Tod aus dem Leben. Der Tod wird marginal, 
zum bedeutungslosen Ereignis im Leben einzelner. Ebenso verhält es sich mit der Transzendenz. 
Die Religion, soweit nicht herrschaftsstützend und in dieser Hinsicht bedeutend, wird zur subjekti-
ven Nebensache. Und die Natur? Sie verkommt zum Objekt einer Kultur, die nur Nutzbarkeits- und 
Verwertbarkeitskriterien kennt. (Tarkovsky drehte 1972, in einer Zeit, in der der Rhein zum Bei-
spiel an manchen Stellen einer Kloake glich und der Begriff „Umweltschutz“ – wohl auch in der 
UdSSR – einer staatsfeindlichen Kampfparole gleich kam.)

Man könnte „Solaris“  auch als eine Art Katharsis – besonders vom Ende des Films her betrach-
tet – verstehen, als eine Art reinigenden Traum, in den Kelvin gestoßen wird und in dem ihm die 
Grenzen menschlichen Daseins wie die Bedeutung des Lebens verdeutlicht werden, die weder in 
der Religion, noch in der Wissenschaft zu finden sind. Die Wissenschaft – hier die Solaristik – ist 
der Irrglaube, diese Grenzen überwinden zu können, die neue Ersatzreligion, wie Lem schreibt, 
„der Kontakt, das Ziel, dem sie entgegen strebt, ist ebenso nebelhaft und dunkel wie die Gemein-
schaft der Heiligen oder die Herabkunft des Messias. Die Erkundung kommt einem in methodolo-
gischen Formeln existierenden Liturgie-System gleich; die demütigende Arbeit der Forscher ist das 
Warten auf Erfüllung, auf die Verkündigung, denn Brücken zwischen Solaris und Erde gibt es nicht 
und kann es nicht geben“.

Dem Weltall ist es – in anderen Worten – „unendlich gleichgültig“, wie Menschen leben, was sie 
denken, fühlen, wie sie handeln. Die Ereignisse auf der Raumstation sind eine Art Metapher für 
verquere menschliche Vorstellungen. Die „Wiedergeburt“  Kharis hat eben auch einen „Touch“  von 
Nekrophilie. Khari ist tot. Es sind Kelvins Erinnerungen an sie, die Gestalt annehmen, das heißt der 
Wunsch Kelvins, sie so wiederzubeleben, wie er sie sich wünscht, nicht wie sie war! „Und das Wort 
wird Fleisch“  schrieb Lem. Und die Wissenschaft? Sie ist die anmaßende Art des Menschen, Wahr-
heit zu schaffen, zu verkünden – und es war nicht selten unter Strafe verboten, ihren Erkenntnissen 
zu widersprechen. Nicht zuletzt wurden – nicht nur in der kirchlich-organisierten Religion, sondern 
auch in der Wissenschaft – Phänomene, die nicht in das Weltbild passten, der Zerstörung preis ge-
geben. Sartorius und Gibaryan plädieren für den radioaktiven Beschuss des Planeten Solaris. Die 
gläubige Wissenschaft erzeugt Angst. Angst erzeugt destruktive Wünsche.

F A Z I T 

Tarkovsky lässt seinem Helden, vor allem aber seinem Publikum nur die Rückbeziehung bzw. 
Rückbesinnung auf Humanität, nicht in einem abstrakten Sinn, sondern in der Bedeutung, was letzt-
lich – ohne Dazwischenkunft von Zivilisation, Wissenschafts(gläubigkeit) und herrschaftsvermit-
telnder, kirchlich organisierter Religion – bleibt: die Fähigkeit des Menschen, zu leiden und zu lie-
ben, und die Erkenntnis der eigenen Herkunft und des Todes als Teil des Lebens. Aber davon wol-
len die wenigsten etwas wissen.

„Solaris“  ist für mich nach Kubricks „2001: A Space Odyssee“  einer der besten Sciencefiction-
filme – und beide Werke sind im eigentlichen Sinne und in erster Linie gar keine Sciencefiction. Sie 
lassen uns für einen Moment innehalten, setzen – trotz Aufregung und Faszination – eine Art Ruhe-
punkt, um den plötzlich alles zu kreisen scheint.


