Lem, Solaris: Die Verfilmungen

A.Soderbergh

1. Die Rezension von Janis El-Bira:
— Wo liegen nach El-Bira die Stirken des Regisseurs Soderbergh und des Films?
— Wo liegen die Schwichen / Grenzen der Verfilmung?
— Was macht nach seiner Ansicht die Grosse und Bedeutung des Romans von Lem

aus? Worum geht seiner Ansicht nach im Buch?

Geben Sie die Urteile / Meinungen des Kritikers wieder. Kommentieren Sie die Sicht
des Kritikers.

2. Die Biennale-Kritik von Ekkehard Knorr:

— Wo liegen nach El-Bira die Stirken des Regisseurs Soderbergh und des Films?
— Um welche Fragen kreist nach Knorr der Film?

Geben Sie die Urteile / Meinungen des Kritikers wieder. Kommentieren Sie die Sicht
des Kritikers.

B. Tarkovsky
3. Die Rezension von U. Behrens:
— Wie «liest» Behrens den Film von Tarkovsky?

— Was macht nach seiner Ansicht die Bedeutung der Tarkovsky-Verfilmung aus?
— Um welche Fragen kreisen Film und Buch?



Verfilmungen des Romans «Solaris» von Stanislav Lem

Deutscher Titel: Solaris

Originaltitel: Solaris

Produktionsland: USA

Erscheinungsjahr: 2002

Lénge: 99 Minuten

Originalsprache: Englisch

Stab

Regie: Steven Soderbergh

Drehbuch: Steven Soderbergh

Produktion: James Cameron, Jon Landau, Rae Sanchini
Musik: Cliff Martinez

Kamera: Steven Soderbergh (als Peter Andrews)
Schnitt: Steven Soderbergh (als Mary Ann Bernard)
Besetzung:

* George Clooney: Chris Kelvin

* Natascha McElhone: Rheya Kelvin
* Jeremy Davies: Snaut

* Ulrich Tukur: Gibarian

* Viola Davis: Gordon

Filmkritiken
Dieter Wunderlich in «Buchtipps & Filmtipps»:

Obwohl der 1961 von dem polnischen Schriftsteller Stanislaw Lem (1921 — 2006) veroffentlich-
te Roman "Solaris" bereits 1972 von dem russischen Regisseur Andrej Tarkowskij verfilmt worden
war ("Solaris"), wagte sich der Amerikaner Steven Soderbergh gut dreiflig Jahre spiter an eine wei-
tere Adaptation der literarischen Vorlage fiirs Kino. Dabei verwahrte er sich gegen die Unterstel-
lung, bei seinem Film handele es sich um ein Remake und sprach stattdessen von einer "Neuinter-
pretation" des Romans "Solaris".

Andrej Tarkowskij setzte mit seinem schlichten, sproden, zweieinhalb Stunden langen Film
MabBstibe fiir das Science-Fiction-Genre. Zwar verlagerte er den Akzent von den erkenntnistheore-
tischen Fragestellungen zum personlichen Konflikt des Protagonisten, aber sein Film kommt der
Vielschichtigkeit des Romans nah.

Steven Soderbergh entfernt sich sehr viel weiter von der Vorlage. Auf die Konfrontation der
menschlichen mit einer andersartigen Intelligenz — das Hauptthema des Buches — geht er kaum ein.
Es ldsst Snow nur den sarkastischen Satz sagen: "Wir wollen keine neuen Welten, wir wollen Ab-
bilder." Stattdessen stellt er eine tragische Liebesgeschichte in den Mittelpunkt. Anders als Andre;j
Tarkowskij zeigt er keine Frau, die wie eine Marionette wirkt, sondern ldsst Chris' materialisierte
Vorstellung von Natascha McElhone lebendig und eigenstindig darstellen. In Riickblenden, die er
geschickt als Parallelmontagen in das Geschehen integriert, erzdhlt Steven Soderbergh, was vor
Rheyas Tod geschah.

Es geht in dieser Verfilmung von "Solaris" vor allem um Liebe und die Selbstfindung eines
Mannes, der im entscheidenden Augenblick nicht bemerkte, in welcher Not seine Frau sich befand
und sich schuldig fiihlt, weil sie sich darauthin das Leben nahm.



Viele Kritiker werfen Steven Soderbergh vor, eine seichte "Solaris"-Version gedreht zu haben.
Es trifft zwar zu, dass der Film dem philosophischen Gehalt der literarischen Vorlage nicht ent-
spricht, aber die Verrisse halte ich nicht fiir berechtigt, denn Steven Soderberghs "Solaris" wirft
Fragen auf, die iiber eine triviale Liebesgeschichte hinausgehen: Man kann "Solaris" als Reflexion
iber das Verhiltnis von Fiktion und Realitiit verstehen, als Warnung vor der Suggestivkraft der Bil-
der — auch im Kino. Was ist wirklich? Was konnen wir von anderen Menschen wissen? Sind wir in
der Lage, uns ein objektives Bild von anderen Menschen zu machen oder ist unsere Wahrnehmung
nicht eher eine Projektion eigener Vorstellungen?

Sehenswert ist "Solaris" auch wegen der dsthetischen Filmsprache von Steven Soderbergh (der
unter den Pseudonymen Peter Andrews und Mary Ann Bernard auch fiir Kamera und Schnitt ver-
antwortlich ist). In den ersten Minuten, die auf der Erde spielen, jagen sich die Bilder. Dann flieBen
sie ruhig dahin, minimalistisch von Musik untermalt.

Von den Schauspielern sei Jeremy Davies erwihnt, denn ihm ist es gelungen, durch eine abge-
hackte Redeweise sowie eine leicht iibertriebene, variantenreiche Mimik und Gestik der Figur des
Astronauten Snow etwas Besonderes zu geben.

AuBer der Filmmusik von Cliff Martinez sind Takte aus den Goldbergvariationen von Johann
Sebastian Bach zu horen sowie die Songs "Eronel" (Sadik Hakim, Thelonious Monk, Idrees Sulie-
man) und "Riddle Box" (Mike E. Clark, Joseph Bruce alias Violent J).

Kritik von Janis El-Bira

Steven Soderberghs Neuinterpretation des klassischen Science-Fiction-Romans von Stanislaw
Lem war im Vorfeld bereits mit vielen Vorbehalten bedacht worden - berechtigterweise, wenn auch
vielleicht nicht in diesem Ausmale.

Bild aus Solaris Welches Motiv kénnte jemanden wie Steven Soderbergh dazu bewegen, einen
Roman wie "Solaris" mit jemandem wie George Clooney in der Hauptrolle zu verfilmen, und dies,
obwohl es schon vor etwas mehr als dreiBig Jahren eine Adaption des Stoffes gab, die zudem auch
noch als einer der wichtigsten Filme des Genres gilt? Ich mochte nicht abstreiten, mir diese Frage
bis zum Erscheinen von Soderberghs Solaris eifrig gestellt zu haben - verbunden mit nicht geringer
Skepsis, viel Sarkasmus und einer nicht zu verschweigenden Belustigung iiber das scheinbar in sei-
nem Gelingen hoffnungslose Unterfangen. Ohne jeden Zweifel bin ich zudem kein Freund der Fil-
me Soderberghs; halte ihn mehr oder minder fiir einen der Effekthascherei nicht immer génzlich
abgeneigten "Form"-Regisseur, dessen gelegentliches Winden um die herausfordernden Themen-
komplexe und Subplots seiner Filme herum, diese zuweilen zu einem Argernis werden lisst. Dass
ich Solaris letztlich mogen wiirde, dafiir standen die Aussichten also denn auch denkbar schlecht,
und gerade in diesem Kontext kann ich dem Film - auch wenn ich ihn nicht fiir gelungen halte -
letztlich doch nicht absprechen, mir iiber rund einhundert Minuten zumindest meine Aufmerksam-
keit entlockt zu haben.

AuBer Frage steht, dass er irgendwo Anerkennung verdient, fiir das, was er getan hat, dieser
Steven Soderbergh: Einen Roman zu adaptieren, dessen sich schon einmal ein Regisseur ange-
nommen hat, beinhaltet fiir den Neuinterpreten immer die "Qual des Vergleichs" und das besonders
scharfe Urteil von Zuschauern und Kritikern. Wenn dieser Regisseur dann aber auch noch ausge-
rechnet Andrei Tarkovsky, fraglos einer der am meisten bewunderten Kiinstler in der Geschichte
des Films, war und seine Interpretation zudem als Meisterwerk gilt, dann wird die Aufgabe gerade
fiir einen Filmemacher wie Steven Soderbergh fast von vorneherein zum Scheitern verdammt. We-
niger aufgrund seiner eigenen Person, als vielmehr aufgrund der natiirlich auergewthnlich hohen
Erwartungen und nicht zuletzt auch wegen der immensen Anzahl Messer wetzender Skeptiker, die
nur darauf warten, dass das endgiiltige Produkt schlieBlich nur mittelmifig ist, um es moglichst
grofartig und weithin sichtbar in der Luft zu zerreien und zu einem der ldcherlichsten Filme des
Jahres zu erklidren. Mut muss Soderbergh also reichlich gehabt haben, als er sich Solaris vornahm,
wohlwissend, dass er nicht in einer Liga mit einem Andrei Tarkovsky spielt, und eine nicht geringe



Anzahl veritabler Gegner vor sich hat, die es irgendwie von der Brauchbarkeit seines Filmes zu ii-
berzeugen gilt. Folglich verdient das Unterfangen als solches auch unseren uneingeschrinkten Re-
spekt - der Film selber aber nur sehr bedingt.

Als Solaris Ende des vergangenen Jahres in die amerikanischen Kinos kam, spaltete er die Kri-
tiker in zwei doch recht deutlich voneinander distanzierte Lager. Am Beispiel der beiden vielleicht
bekanntesten Kritiker des Landes (dessen "Kritikerlandschaft" sowieso weitaus besser einsehbar
und - trotz der enormen Zahl an Rezensenten - iiberschaubar ist, als etwa die unsrige), Roger Ebert
(Chicago Sun-Times) und Jonathan Rosenbaum (Chicago Reader), ldsst sich dies vielleicht am bes-
ten veranschaulichen: Ebert, fernab davon, ein sonderlich groer Anhédnger der russischen Film-
kunst zu sein, lobte Soderberghs Solaris, seinen ruhigen Rhythmus und die Dichte seiner Ideen. Ro-
senbaum hingegen, ein im Weltkino wie kaum ein zweiter beheimateter strenger Analytiker und
scharfer Gegner des amerikanischen Studiosystems, hasste den Film, empfand konkret seine ihn an
hohle Hollywood-Filme gemahnende Ikonographie (ein schwitzender George Clooney; eine iiber
seine Nase laufende Tréne) als geradezu abstoend, machte sich lustig iiber die Art, wie der Film
inszeniert wurde. Obwohl ich mich erfahrungsgemill eher zu Rosenbaums Ansichten hingezogen
fiihle und seine akribischen Versuche, klarzumachen, dass das Kino der absolut ganzen Welt (und
eben nicht nur den USA) zueigen ist, aufs hochste schitze, sehe ich im Fall von Solaris den Film
weder so negativ wie er, noch konnte ich ihn loben, wie Ebert es tat. Meine eigene Einschitzung
von Soderberghs mutigem Versuch liegt relativ genau zwischen den Meinungen dieser beiden Kri-
tiker und ist gleichzeitig ungemein weit entfernt von der Haltung des amerikanischen Kinopubli-
kums, dass den Film als schlichtweg "langweilig" abtat, und ihn an den Kinokassen zu einem De-
bakel werden lief3.

Liest man Stanislaw Lems Roman, oder schaut man eine der Verfilmungen (fast gleich, ob nun
Tarkovskys oder Soderberghs), so stellen sich dem Zuschauer jenseits aller Science-Fiction-Gedan-
ken und Zukunftsvisionen vor allen Dingen (mindestens) zwei der vier essentiellen Fragen der Phi-
losophie nach Kant: "Was kann ich wissen?", und "Was soll ich tun?". Die Handlung von Solaris,
ein geniales Konstrukt der Ununterscheidbarkeit zwischen Wirklichkeiten und Scheinwahrnehmun-
gen, gibt schon in ihrer Anlage vor, in welche Richtung die Gedanken des Leser bzw. Zuschauers
wandern sollen, wo er sich selbst und seine Umwelt hinterfragen soll: Der Psychologe Chris Kel-
vin, trauernd iiber den Selbstmordtod seiner Frau Rheya, wird als Spezialist auf eine irgendwo im
All fast verloren erscheinende Raumstation beordert, die seit Jahren den ritselhaften Planeten Sola-
ris untersucht. Seltsame Dinge passieren hier an Bord: Der Leiter der Mission ist bei Kelvins An-
kommen bereits tot, irgendetwas scheint die Crew zu verstoren - allen scheint klar zu sein, dass die-
ser seltsame Planet Solaris ihre Gegenwart "bemerkt", dass er sie zu verdndern, zu beeinflussen
sucht. Es kommt schlieBlich dazu, dass die Mitglieder der Mission von "Gésten" besucht werden -
keine AuBerirdischen, wie wir sie uns vielleicht vorstellen, sondern Menschen, die den Crewmit-
gliedern auf irgendeine Weise nahe stehen. Kelvin wird schlieBlich von seiner toten Frau besucht
und obwohl er weil3, dass sie nicht "seine" Rheya sein kann, kann er es nicht verhindern, dass er mit
ihr umgeht, als sie sie es. Beide sprechen iiber die Beziehung, die sie hatten, lassen ihre gemeinsa-
men Tage auf der Erde noch einmal vor ihnen aufleben. Doch Rheya ist nur eine Projektion dessen,
was Kelvin noch von ihr in seinem Gehirn gespeichert hat. Eine Reflexion exakt jener Dinge, durch
die sich Rheya in Kelvins Geist definiert. Sie ist ein Produkt seiner Sichtweise auf sie. Erstellt von
Solaris, unsterblich und doch gewillt, vernichtet zu werden, wenn sie herausfindet, dass sie nur ein
"Klon" ist.

Es sind einige der quintessenziellen Fragen der Erkenntnistheorie, die Solaris aufwirft: Was ist
Wirklichkeit? Was ist Wahrheit? Wo enden die Moglichkeiten des Wissens? Rheyas Klon ist eine
perfekte Reflexion von Kelvins Vorstellung von ihr - keineswegs nur korperlich, sondern die "fal-
sche" Rheya existiert ginzlich durch Kelvin hindurch, stellt all das dar, was Kelvin iiber sie weil3,
und was er meint, zu wissen. Der unweigerliche Gedanke, dem wir uns gegeniiberstellen miissen,
ist: Was, wenn dies nicht das Resultat von Science-Fiction und Phantasie, sondern eine mogliche
Vision der Wahrheit (Wahrheit, nicht Wirklichkeit) ist? Ist es nicht so, dass die Menschen, die wir
jeden Tag um uns herum sehen, letztlich auch blof} eine Reflexion dessen darstellen, was wir von



ihnen denken; was wir von ihnen sehen konnen; was wir von ihnen wissen konnen? Der menschli-
che Geist ist grof und so ist es uns moglich, eine Vielzahl von Informationen zu speichern und zahl-
lose Eigenschaften einer bestimmten Person aus unserem Leben zuzuordnen. Komplexe Portraits
mit einer Unmenge an "Graustufen" konnen sich in unserem Gehirn bilden - aber wenn es zur End-
giiltigkeit und Vollkommenheit des Wissens iiber den anderen kommt, kennt kein Vater seinen
Sohn, und keine Mutter ihre Tochter. Ultimativ wird unserem menschlichen Denken hier eine un-
tiberwindbare Grenze aufgewiesen; das Wissen endet hier und wir miissen uns nur allzu oft zur
Fehlbarkeit und Unvollstdndigkeit unserer Reflexionen bekennen. Es ist eine weitere, jedoch ethi-
sche Frage, die sich beim Anschauen von einem Film wie Solaris auf fast unangenehme Weise in
unser Nachdenken iiber die Erkenntnis "einschleicht": Wenn wir davon ausgehen, dass die Men-
schen, die uns umgeben, fiir uns nur Reflexionen einiger ihrer Teile sein konnen, wo liegt dann der
Unterschied zwischen Rheya und ihrem Klon? Diirfen wir uns eine Unterscheidung in der Behand-
lung dieser beiden Lebensformen anmaf3en?

All das verbirgt sich in Steven Soderberghs Solaris - und auch nicht. Ein Gedanke, der meine
Einschitzung des Films fiir mich fast zu einem Dilemma werden ldsst, ist, dass Soderbergh alles
andere als der erste war, der diese Gedanken aufwarf, sondern, dass sie noch nicht einmal erst seit
Lems Roman existieren und diskutiert werden. Im Vorfeld zur Veroffentlichung des Films sprach
Soderbergh sich immer wieder vehement dagegen aus, ein "Remake" von Tarkovskys Klassiker
machen zu wollen. Es sei eine "Neuinterpretation" der literarischen Vorlage Lems - wahrscheinlich
wire er mit dem erstgenannten Begriff besser gefahren, denn von einer veritablen neuen Interpreta-
tion, die dem Gedanken des Romans neue Dimensionen aufweisen konnte, ist Soderbergh noch
weiter entfernt, als von einem tatsidchlichen "Remake" von Tarkovskys Film. Vielmehr scheint seine
Verfilmung eine Form von "Zusammenfassung" der wichtigsten Gedanken der beiden vorherigen
Behandlungen der Thematik zu sein - obwohl wir uns wohl noch nicht einmal sicher sein diirfen,
dass diese Gedanken tatsdchlich vom Film selber bewusst evoziert werden, oder, ob sie nur durch
unsere Kenntnis von Lems Buch und Tarkovskys Film hervorgerufen und durch unser eigenes
Nachdenken jene Komplexitit erreichen. Abstrahiert man diesen Gedanken enorm, so konnte So-
derberghs (!) Solaris beinahe als gesamtes Projekt, als Film in seiner absoluten Gesamtheit und vor
allem in seiner Ausfiihrung ein Ausrufezeichen unter die Unvollstindigkeit unserer Erkenntnisvor-
stellungen setzen wollen - eine Idee, die jedoch sicherlich niemals tatsdchlich intendiert gewesen
sein kann.

Dass sich Soderbergh ganz offensichtlich nicht um eine neue Akzentuierung weiterfithrender
philosophischer Gedanken in der Solaris-Thematik bemiiht, mag noch nicht Grund genug fiir das
letztliche Scheitern des Films sein. Viel verstorender ist aber, dass man sich wihrend des Films des
Gefiihls nicht erwehren kann, all diese Ideen wiirden Soderbergh nur peripher interessieren. Immer
wieder scheint es, als wolle Soderbergh die Aufmerksamkeit seiner Zuschauer in eine andere, weit-
aus weniger interessante und altbackene Richtung lenken: Die Unsterblichkeit und Tragik der Liebe
zwischen Chris und Rheya; das Verhalten gegeniiber einer neuen, jedoch nur scheinwirklichen
Chance. Immer wieder legt Soderbergh das Hauptgewicht seiner Interpretation auf diese doch
schon viel zu oft erzdhlte Geschichte, bedient sich einer sterilen, an Modephotos gemahnenden
Hochglanzésthetik hinter der Kamera (Soderbergh iibernahm die Kamerafiihrung unter einem Pseu-
donym selbst) und ldsst seine beiden Hauptdarsteller davor méglichst attraktiv und aufmerksam-
keitstrichtig nackt auf einem Bett liegen. Ich mochte mich nicht allzu sehr Jonathan Rosenbaums
Meinung anndhern und behaupten, dass ich diese doch teils etwas aufdringlich formalistische Bild-
gestaltung ginzlich verachten wiirde (schon anzusehen ist sie zweifelsohne), doch sie lenkt anders
als Tarkovskys weitaus schlichter gehaltene Film ab von den Gedanken, die der Zuschauer schneller
und vor allem tiefer gehender zu entwickeln scheint, als der Film es tut. Denn eines der Hauptprob-
leme liegt nach meinem Dafiirhalten selbst bei diesem von vielen wohl als extrem langsam emp-
fundenen Film in seiner viel zu kurzen Laufldnge: Mit mehr als einer Stunde weniger Spielzeit als
Tarkovskys Film sie hatte, erbringt Soderbergh fast selbst den Beweis dafiir, dass ihn die philoso-
phischen Konstrukte der Vorlage weniger interessieren, als seine immer wieder hervorgehobene,
belanglose Liebesgeschichte: Wihrend man in Tarkovskys endlosen Einstellungen (ich mochte da



an die legendédre Szene in der Schwerelosigkeit erinnern) die Moglichkeit hatte, lange iiber seine

eigenen Gedankenansitze nachzudenken, sie zu vertiefen und mit neuen Eindriicken allméhlich zu
verbinden, wirkt Soderberghs Film beinahe tiberhastet; der Zuschauer bekommt kaum Gelegenheit
zur Ruhe, wird "zugeschiittet" mit stindigen Weiterentwicklungen in der Handlung. Tarkovsky war
sich der inhaltlichen Vielschichtigkeit und Gewichtigkeit seines Filmes bewusst - Soderbergh allem
Anschein nach nicht.

Solaris hitte ein doch recht unkomplizierter "Fehlschlag" werden konnen, hitte er nicht das En-
de, das er hat. Die letzte Sequenz, die ich gar nicht verraten, sondern lediglich andeuten mdochte,
offeriert aufs Extrem gebracht zwei Sichtweisen auf den Film, die die gesamte Problematik des
Werkes zusammenfassen konnen. Wihrend eine von beiden ein typisches, lebloses Hollywood-En-
de darstellt, manifestiert sich die andere génzlich an einem einzigen, entscheidenden Wort - das "E-
gal" in Rheyas Satz "Egal. Jetzt gibt es nur noch uns beide". Nehmen wir doch nur einmal fiir einen
kurzen Moment an, dass Soderbergh in diesem Moment ausnahmsweise einmal mehr iiber das "e-
gal" als denn iiber das "uns beide" nachdachte. Wo wir ankommen, wenn wir das annehmen, ist
zum einen eine veritable Erkenntnis, ndmlich Sokrates' Ausspruch "Ich weif3, dass ich nichts weil}",
und zum anderen das in Nietzsches Streben nach dem "Ja-Sagen" ausgedriickte Flehen nach dem
reinen Definieren, dem "Ausschalten" des Denkens. Fiir einen einzigen Moment bekommen wir
noch einmal den Eindruck, Soderberghs Solaris sei tatsdchlich ein Film iiber den Zwang zur Defini-
tion aufgrund der Unvollendetheit unseres Wissen und unserer mangelnden Erkenntnis. Als hitte
der Film so angestrengt nachgedacht, dass er sich nun doch zum menschlichen Versagen bekennen
muss. Kann es sein, dass Solaris dieser Film ist? Ich zweifle daran.



Steven Soderbergh: Solaris (USA 2002)
Kritik von Ekkehard Knorer

Berlinale-Kritik

»dolaris®, der Roman von Stanislaw Lem, die erste Verfilmung von Andrej Tarkowskij und nun
auch Steven Soderberghs Version, ist philosophische Science-Fiction. Das Interesse gilt nicht der
Zuukunft, nicht den Moglichkeiten des technischen oder gesellschaftlichen Fort- oder Riickschritts.
»dolaris® ist weder Utopie noch Dystopie — nein, es geht darin allein um ein Gedankenspiel, fiir
dessen Inszenierung die Kulisse der Science-Fiction benutzt wird. Und Soderbergh tut kaum mehr
als das notigste, um diese Kulisse einzurichten, wie hingetupfte Zeichen funktionieren der ferne
Planet, die Hilfsmission, die Raumstation. Der Psychologe Chris Kelvin (George Clooney), so zu-
nichst der reine Plot, wird per Videobotschaft zu Hilfe gerufen. Ein Raumschiff, das in der Um-
laufbahn des Planeten Solaris liegt, ist in Schwierigkeiten geraten, welcher Art sie sind, erfahren
wir zunichst nicht. Nicht mehr als einige statische Einstellungen, sehr bewusst Kubricks ,,2001
zitierend, des schwerelos treibenden Raumschiffs, der Raumstation vor dem von rotlich-lila-gelben
Lichtstreifen umgiirteten Planeten. Dann ist Kelvin an Bord.

Dort sind die Farben bleich, auf der Tonspur keine Musik zunichst, sondern die bedrohlich rau-
schenden, brummenden Eigengerdusche der Station. Kelvin st68t auf Spuren von Blut, trifft im
Kiihlraum auf Leichen — darunter die von Gibarian (Ulrich Tukur), des Mannes, der ihn zu Hilfe
gerufen hatte. Auf zwei Uberlebende stoBt Kelvin, ihr Verhalten ist merkwiirdig, in Andeutungen
sprechen sie von dem Geheimnis, das hinter den seltsamen Vorgingen im Innere der Raumstation
lauert. Kelvin legt sich schlafen. Soderberghs Kamera (wie fast stets ist Soderbergh, unter Pseudo-
nym, sein eigener Kameramann) wihlt einen eigenartigen verkanteten Winkel zum Blick auf Kel-
vins Kopf und seinen Oberkorper; in dieser fast unscheinbaren Einstellung liegt die ganze Intelli-
genz und Priézision des Regisseurs Soderbergh. Ins Bild gesetzt wird ein Charakter, dessen Welt aus
den Fugen geraten wird. Es ist, als entspringe der schriagen Perspektive alles Folgende. Im Schlaf
und doch nicht im Schlaf, in einem Zwischenreich, das evoziert, nie aber definiert wird, erscheint
Kelvin seine Frau Rheya (Natasha McElhone), die vor Jahren durch einen Selbstmord ums Leben
gekommen ist. Plotzlich, unerklérlich, aus dem Nichts ist sie da — keine Vision, kein Traum, son-
dern fassbare, greifbare Realitidt. Kelvin reagiert panisch, lockt den Geist, fiir den er die Erschei-
nung zundchst hilt, in den Schleusenraum und stoft ihn hinaus in die Weiten des Alls.

Rheya jedoch kehrt wieder, mit der Insistenz eines Gespensts. Mit der Insistenz auch einer
Sehnsucht, von der man nicht lassen kann. Und als Verkorperung der Unfdhigkeit, Abschied zu
nehmen vom Menschen, den man geliebt hat (eine Szene der Trauerarbeit nach Art der anonymen
Alkoholiker gibt es ganz am Anfang zu sehen). Soderbergs ,,Solaris* konzentriert sich fortan auf
den fantastischen — oder phantasmagorischen — Zwischenraum dieser unerklédrlichen Wiederkehr,
des erneuten Miteinander mit dem Anschein einer zweiten Chance, das vielfach gefidhrdet ist: durch
die Crew des Schiffs zum einen, Gordon, die Astronautin, besteht darauf, dass die ,,Besucher* (de-
ren Anwesenheit ist das Geheimnis von Kelvins Auftrag) gettet werden miissen. Die Gefdhrdung
kommt aber auch aus dem Inneren dieser Wiederkehr. Rheya ist mehr als blole Projektion Kelvins,
ein eigenstidndiges Wesen, ein Mensch aber ist sie nicht. In meditativen Bildern, untermalt von hyp-
notischer, repetitiver, pulsierender Musik entfaltet Szenen einer Ehe. Rheya, auf der Suche nach
sich selbst und ihrer Identitit, erinnert sich an das Leben auf der Erde, das erste Kennenlernen, die
junge Liebe zu Kelvin, aber auch Probleme des Zusammenlebens. Die Bilder dieser Erinnerung (in
wiarmeren Farben, Brauntonen) schneidet Soderbergh in ihre Gegenwart hinein. Es handelt sich,
technisch gesehen, um Riickblenden, die aber weit mehr sind als das — und sich zugleich keines-
wegs eindeutig auf eine objektive Vergangenheit beziehen. Was man sieht sind Bilder einer Vergan-
genheit, die die ihre ist und auch nicht. In nichts anderem n@mlich lebt Rheya als in Kelvins Erinne-
rungen an sie. Im nicht-linearen Schnitt, der unheimliche Dopplungen und Parallelisierungen von
Vergangenem und Gegenwart herstellt, treibt ,,Solaris* die Erinnerung an die Grenze ihrer Ununter-
scheidbarkeit von der bloBen Einbildung. In der fast unmerklichen Parallelmontage von Erinnerung



und Wirklichkeit findet dieses Stilmittel, das Soderbergh schon in seinen letzten Filmen zum Mar-
kenzeichen entwickelt hat, seinen philosophischen Gehalt. Die Objektivitit des Bilds 16st sich auf.
Und diese Auflosung setzt Soderbergh im Schnitt ins Bild. Das Psychodrama von ,,Solaris® ist ein
Drama der Gegenwart materialisierter Erinnerung, an der in jedem Moment alles falsch sein kann.
Nur zu konsequent ist das Ende des Films. Hier nimlich 16st sich noch der letzte Halt auf, die Wirk-
lichkeit der Gegenwart des scheinbar objektiven Bildes.

Diesseits dieser komplexen Sachverhalte ist Soderberghs ,,Solaris* nicht zu haben. Jede nur
psychologische Lektiire wird auf eine kalte und glatte Oberfliche stoen, ohne deren mit techni-
schen Mitteln erzeugte Faltung in den Blick zu bekommen. Es ist kein Wunder, dass Soderbergh bei
den Dreharbeiten immer wieder Filme von Alain Resnais vorgefiihrt hat. Sein ,,Solaris* ist ,,Letztes
Jahr in Marienbad® im Weltraum. Ein Film iiber das Triigen des Scheins der Filmbilder, nicht weni-
ger. Ein philosophische Meditation iiber Liebe und den Verlust eines geliebten Menschen ebenso
wie iiber das Medium Film. Auf der Pressekonferenz hatte ein Journalist nichts weiter zu sagen, als
dass er ,,Solaris* langweilig finde. George Clooney, der sich zuvor charmant, geistreich, witzig und
verbindlich zeigte, war kurz davor auszurasten. ,,What a jerk* (freundlich iibersetzt: ,,Welch ein I-
diot*), beschimpfte er den Mann — und meinte wohl auch die Reaktionen der weithin dhnlich ges-
timmten Filmkritik. ,,Solaris* ist eine Herausforderung. Mal sehen, ob die Jury unter dem Vorsitz
des Kino-Intellektuellen Atom Egoyan sie annehmen wird.



Andrei Tarkovsky, Solaris

Originaltitel: Solyaris
Herstellungsland: Sowjetunion
Erscheinungsjahr: 1972

Regie: Andrei Tarkovsky

Darsteller: Donatas Banionis
Natalya Bondarchuk
Jiiri Jarvet

Vladislav Dvorzhetsky
Nikolai Grinko
Anatoli Solonitsyn
Sos Sargsyan

Olga Barnet

Tamara Ogorodnikova
Georgi Tejkh

Yulian Semyonov
Olga Kizilova

"Solaris" ist ein Sciencefiction-Opus, das Andrej Tarkowski 1972 nach seinem skandal-umwit-
terten Film "Andrej Rubljow" drehte. Es ist die Verfilmung des gleichnamigen Romans von Stanis-
law Lem, der 1961 erschien. Wihrend Kritiker den Roman als einen der "intelligentesten und hin-
tergriindigsten Beitrdge zu Sciencefiction-Literatur" zéhlen, werten sie Tarkowskis Inszenierung als
"eine der griiblerischsten und faszinierendsten dieses Genres" (Reclam-Filmfiihrer 1996). Dabei
verzichtet Tarkowski auf effektvolle Trickaufnahmen oder attraktive Spekulationen, statt dessen
meditiert er mit stilvollen Bildfolgen iiber die Grenzen des menschlichen Seins und den Prozess der
Selbsterforschung. Im Gegensatz zu anderen Tarkowski-Filmen wurde "Solaris" von den sowjeti-
schen Kulturbehorden unverziiglich freigegeben und 1972 nach Cannes geschickt, wo er mit dem
grofen Spezialpreis der Jury ausgezeichnet wurde.

Andrei Tarkovsky (1932-1986) gilt als der bedeutendste russische Regisseur nach Sergej Eisen-
stein. Sein nach einem Roman von Stanislaw Lem gedrehter Film ,,Solaris* gilt unter Kennern als
Meisterstiick, vergleichbar nur noch mit Kubricks ,,2001: A Space Odyssee®. Im Gegensatz zu Ku-
bricks stark zivilisationskritischer Tendenz, die von spirlichen Dialogen und dafiir umso eindrucks-
volleren Bildern und Montagen getragen wird, setzt Tarkovsky mehr auf die Frage, was Menschsein
letztlich ausmacht und welche Umstinde der Mensch selbst geschaffen hat, um die Substanz
menschlichen Daseins zu gefihrden.

Dass Tarkovsky damit der herrschenden marxistisch-leninistischen Ideologie und den weiterhin
wirkenden Tendenzen des Stalinismus, Menschen nur als Funktion einer geschichtsphilosophischen
Bestimmung (Geschichte als schematische Abfolge von Klassenkdmpfen) gelten zu lassen, entge-
gentrat, sei nur am Rande erwihnt, ist fiir die Geschichte des russischen respektive sowjetischen
Films allerdings nicht ohne Bedeutung. Tarkovskys Film ist eines derjenigen Werke, die viel Raum
fiir Interpretation lassen, ein Streifen allerdings auch, in den man sich einfiihlen muss, da ihm das
gewohnte Tempo des konventionellen damaligen wie heutigen Kinos fremd ist.



Tarkovski, Solaris
von Ulrich Behrens

INSZENIERUNG

»dolaris® ist dramaturgisch gesehen durch, nennen wir es: drei Stringe gekennzeichnet, die in
Bild und Ton Ausdruck finden und immer wieder in Beziehung zueinander und in Gegensatz ge-
bracht werden.

Der erste Strang ist der streng wissenschaftliche, die Solaristik, die zivilisatorische Tendenz, die
nur auf ,,Fakten setzt, die nur ,,gesicherte* Erkenntnisse zulésst, die skrupellos ihren Weg geht, der
materialistische, auf handfesten Erfolg ausgerichtete Strang, verkorpert zum Beispiel durch Dr. Sar-
torius oder den Leiter der wissenschaftlichen Tagung iiber Solaris (Yulian Semyonov). Exempla-
risch ist fiir diese Tendenz etwa auch Bertons Riickfahrt in die Grof3stadt, nachdem er wiitend Kel-
vin im Haus von dessen Vater verlassen hat. In einer langen, vielleicht fiinf Minuten dauernden Ein-
stellung, sieht man Berton, im Auto sitzend und iiber breite Autobahnen fahrend. Die Umgebung ist
trostlos, diister, bedriickend, grau, nur ab und zu durchbricht ein ,,Stiick* Farbe, etwa ein rotes Auto,
die uniforme und konforme Umgebung. Die Szenerie ist kalt, der Ton, Motorengerdusche und ande-
re Gerdusche einer Grof3stadt werden immer stirker. Die Fahrt wirkt wie die Tour eines Verzweifel-
ten durch die Holle, das Leid, das Berton angesichts seiner Erlebnisse auf der Raumstation, die ihm
niemand abnimmt, durchmacht. Ebenso kiihl und grau ist die wissenschaftliche Konferenz, von der
Berton Kelvin eine Bandaufnahme zeigt: ohne Emotion.

Den zweiten Strang représentiert u.a. und vor allem die Anfangssequenz des Films. Tarkovsky
lasst die Kamera iiber den Teich vor dem Haus von Kelvins Vater fahren. Er zeigt: Natur, sicherlich
schon menschlich veridnderte Natur, aber dadurch eben auch die Riickbeziehung zu einem mensch-
lichen Verhiltnis, das mehr als den Menschen selbst einbezieht, umfasst, beriicksichtigt. Dahin ge-
horen auch die beiden Kinder und Kelvins Vater.

Die dritte Tendenz ist das Metaphysische, das Transzendente, reprisentiert durch Solaris, den
»denkenden* Planeten, die Ursuppe, die in Aussehen und Bewegung, Grofle und Macht eine Riick-
besinnung auf die Entstehung des Lebens, aber auch auf das Bewusstsein und das Gewissen ver-
korpert, musikalisch untermalt durch Bachs Choral-Préiludium in F-Moll (BWV 639) ,Ich ruf’ zu
Dir, Herr Jesu Christ®, das sozusagen die ,,Verbindung* zwischen Transzendenz und Natur auf-
rechterhilt.

Man konnte auch sagen, dass alle drei ,,Tendenzen* — Natur, Zivilisation, Transzendenz — im
Wettstreit miteinander ringen. Doch sie driicken letztlich nur drei Seiten der gesellschaftlichen
Entwicklung aus — und damit auch den inneren Kampf in jedem Individuum, wobei bei allen Figu-
ren — Kelvin, Snauth, Sartorius, Berton — jeweils die eine oder andere Tendenz iiberwiegt oder —
wie bei Sartorius — eine die Oberhand gewonnen hat. Natur, Zivilisation, Transzendenz: man kdnnte
auch sagen: Geburt und Herkunft — Leben und Kultur — Vergénglichkeit und Tod, sowohl in gat-
tungsgeschichtlicher wie individualgeschichtlicher Hinsicht.

In das Zentrum des Geschehens stellt Tarkovsky in diesem Kontext Kris Kelvin. Er hat seine
Frau verloren, sein Vater ist todkrank, sein Freund Gibaryan hat Selbstmord begangen — und nun
soll er, Psychologe, das Mysterium auf der Raumstation aufkldren. Kelvin steht vor einem Scher-
benhaufen; er fiihlt sich fiir den Tod seiner Frau verantwortlich, weil er sie nicht wirklich geliebt
hat. Als er mit ihrer virtuellen Verdopplung — aus Fleisch und Blut — auf der Raumstation konfron-
tiert wird, sieht er eine zweite Chance. Doch wieder ist es der Tod, der Kelvin einen Strich durch
die Rechnung macht: Khari Zwei kann nur auf der Raumstation existieren, will aber nicht, dass
Kelvin sein Leben auf dieser gottverlassenen Station mit ihr fristet.

Kelvin hat keine Macht, in diesem Konflikt wirklich zu handeln, zu entscheiden, die Richtung
zu bestimmen. Solaris steht fiir das Schicksal. Die virtuelle Khari ist nur der Moglichkeit nach die
Liebe, an der Kelvin zuvor gescheitert ist. Und aus dieser Perspektive heraus wird zweierlei deut-
lich: der durch die ,,geballte Macht* des zivilisatorischen Prozesses ,,hinweggefegte* Tod tritt wie-
der in das Bewusstsein. Die industrielle Gesellschaft — ob in Gestalt einer zentralen (diktatorischen)
Zwangsverwaltungswirtschaft oder des so genannten freien Marktes — reproduziert sich stindig
selbst in Gestalt der Waren und Dienstleistungen, die sie hervorbringt. Die Reproduktion erfolgt in



Form von Geld und Kapital, und schon der alte Marx wusste zu berichten, dass Kapital keine wirk-
lichen — weder rdumliche, noch zeitliche — Grenzen kennt. Diese materielle Entgrenzung, die die
modernen Gesellschaften kennzeichnet, scheidet den Tod aus dem Leben. Der Tod wird marginal,
zum bedeutungslosen Ereignis im Leben einzelner. Ebenso verhilt es sich mit der Transzendenz.
Die Religion, soweit nicht herrschaftsstiitzend und in dieser Hinsicht bedeutend, wird zur subjekti-
ven Nebensache. Und die Natur? Sie verkommt zum Objekt einer Kultur, die nur Nutzbarkeits- und
Verwertbarkeitskriterien kennt. (Tarkovsky drehte 1972, in einer Zeit, in der der Rhein zum Bei-
spiel an manchen Stellen einer Kloake glich und der Begriff ,,Umweltschutz*“ — wohl auch in der
UdSSR - einer staatsfeindlichen Kampfparole gleich kam.)

Man konnte ,,Solaris* auch als eine Art Katharsis — besonders vom Ende des Films her betrach-
tet — verstehen, als eine Art reinigenden Traum, in den Kelvin gestoen wird und in dem ihm die
Grenzen menschlichen Daseins wie die Bedeutung des Lebens verdeutlicht werden, die weder in
der Religion, noch in der Wissenschaft zu finden sind. Die Wissenschaft — hier die Solaristik — ist
der Irrglaube, diese Grenzen iiberwinden zu konnen, die neue Ersatzreligion, wie Lem schreibt,
»der Kontakt, das Ziel, dem sie entgegen strebt, ist ebenso nebelhaft und dunkel wie die Gemein-
schaft der Heiligen oder die Herabkunft des Messias. Die Erkundung kommt einem in methodolo-
gischen Formeln existierenden Liturgie-System gleich; die demiitigende Arbeit der Forscher ist das
Warten auf Erfiillung, auf die Verkiindigung, denn Briicken zwischen Solaris und Erde gibt es nicht
und kann es nicht geben®.

Dem Weltall ist es — in anderen Worten — ,,unendlich gleichgiiltig*, wie Menschen leben, was sie
denken, fiihlen, wie sie handeln. Die Ereignisse auf der Raumstation sind eine Art Metapher fiir
verquere menschliche Vorstellungen. Die ,,Wiedergeburt* Kharis hat eben auch einen ,,Touch* von
Nekrophilie. Khari ist tot. Es sind Kelvins Erinnerungen an sie, die Gestalt annehmen, das heif3t der
Wunsch Kelvins, sie so wiederzubeleben, wie er sie sich wiinscht, nicht wie sie war! ,,Und das Wort
wird Fleisch® schrieb Lem. Und die Wissenschaft? Sie ist die anmallende Art des Menschen, Wahr-
heit zu schaffen, zu verkiinden — und es war nicht selten unter Strafe verboten, ihren Erkenntnissen
zu widersprechen. Nicht zuletzt wurden — nicht nur in der kirchlich-organisierten Religion, sondern
auch in der Wissenschaft — Phiinomene, die nicht in das Weltbild passten, der Zerstorung preis ge-
geben. Sartorius und Gibaryan pliddieren fiir den radioaktiven Beschuss des Planeten Solaris. Die
gliubige Wissenschaft erzeugt Angst. Angst erzeugt destruktive Wiinsche.

FAZIT

Tarkovsky ldsst seinem Helden, vor allem aber seinem Publikum nur die Riickbeziehung bzw.
Riickbesinnung auf Humanitét, nicht in einem abstrakten Sinn, sondern in der Bedeutung, was letzt-
lich — ohne Dazwischenkunft von Zivilisation, Wissenschafts(gldubigkeit) und herrschaftsvermit-
telnder, kirchlich organisierter Religion — bleibt: die Fihigkeit des Menschen, zu leiden und zu lie-
ben, und die Erkenntnis der eigenen Herkunft und des Todes als Teil des Lebens. Aber davon wol-
len die wenigsten etwas wissen.

»dolaris ist fiir mich nach Kubricks ,,2001: A Space Odyssee* einer der besten Sciencefiction-
filme — und beide Werke sind im eigentlichen Sinne und in erster Linie gar keine Sciencefiction. Sie
lassen uns fiir einen Moment innehalten, setzen — trotz Aufregung und Faszination — eine Art Ruhe-
punkt, um den plétzlich alles zu kreisen scheint.



