
Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur (1930)
Quelle: http://projekt.gutenberg.de/?id=5&xid=5472&kapitel=2&cHash=9578a87dc42#gb_found

I

[…] Normalerweise ist uns nichts gesicherter als das Gefühl unseres Selbst, 
unseres eigenen Ichs. Dies Ich erscheint uns selbständig, einheitlich, gegen al-
les andere gut abgesetzt. Daß dieser Anschein ein Trug ist, daß das Ich sich 
vielmehr nach innen ohne scharfe Grenze in ein unbewußt seelisches Wesen 
fortsetzt, das wir als Es bezeichnen, dem es gleichsam als Fassade dient, das 
hat uns erst die psychoanalytische Forschung gelehrt, die uns noch viele Aus-
künfte über das Verhältnis des Ichs zum Es schuldet. Aber nach außen wenigs-
tens scheint das Ich klare und scharfe Grenzlinien zu behaupten. Nur in einem 
Zustand, einem außergewöhnlichen zwar, den man aber nicht als krankhaft 
verurteilen kann, wird es anders. Auf der Höhe der Verliebtheit droht die Gren-
ze zwischen Ich und Objekt zu verschwimmen. Allen Zeugnissen der Sinne 
entgegen behauptet der Verliebte, daß Ich und Du eines seien, und ist bereit, 
sich, als ob es so wäre, zu benehmen. Was vorübergehend durch eine physio-
logische Funktion aufgehoben werden kann, muß natürlich auch durch krank-
hafte Vorgänge gestört werden können. Die Pathologie lehrt uns eine große 
Anzahl von Zuständen kennen, in denen die Abgrenzung des Ichs gegen die 
Außenwelt unsicher wird oder die Grenzen wirklich unrichtig gezogen wer-
den; Fälle, in denen uns Teile des eigenen Körpers, ja Stücke des eigenen See-
lenlebens, Wahrnehmungen, Gedanken, Gefühle wie fremd und dem Ich nicht 
zugehörig erscheinen, andere, in denen man der Außenwelt zuschiebt, was of-
fenbar im Ich entstanden ist und von ihm anerkannt werden sollte. Also ist 
auch das Ichgefühl Störungen unterworfen, und die Ichgrenzen sind nicht be-
ständig.

Eine weitere Überlegung sagt: Dies Ichgefühl des Erwachsenen kann nicht 
von Anfang an so gewesen sein. Es muß eine Entwicklung durchgemacht ha-
ben, die sich begreiflicherweise nicht nachweisen, aber mit ziemlicher Wahr-
scheinlichkeit konstruieren läßt [Fußnote]S. die zahlreichen Arbeiten über 
Ichentwicklung und Ichgefühl von Ferenczi, Entwicklungsstufen des Wirk-
lichkeitssinnes« (1913), bis zu den Beiträgen von P. Federn 1926, 1927 und 
später.. Der Säugling sondert noch nicht sein Ich von einer Außenwelt als 
Quelle der auf ihn einströmenden Empfindungen. Er lernt es allmählich auf 
verschiedene Anregungen hin. Es muß ihm den stärksten Eindruck machen, 
daß manche der Erregungsquellen, in denen er später seine Körperorgane er-
kennen wird, ihm jederzeit Empfindungen zusenden können, während andere 
sich ihm zeitweise entziehen – darunter das Begehrteste: die Mutterbrust – und 

1



erst durch ein Hilfe heischendes Schreien herbeigeholt werden. Damit stellt 
sich dem Ich zuerst ein »Objekt« entgegen, als etwas, was sich »außerhalb« 
befindet und erst durch eine besondere Aktion in die Erscheinung gedrängt 
wird. Einen weiteren Antrieb zur Loslösung des Ichs von der Empfindungs-
masse, also zur Anerkennung eines »Draußen«, einer Außenwelt, geben die 
häufigen, vielfältigen, unvermeidlichen Schmerz- und Unlustempfindungen, 
die das unumschränkt herrschende Lustprinzip aufheben und vermeiden heißt. 
Es entsteht die Tendenz, alles, was Quelle solcher Unlust werden kann, vom 
Ich abzusondern, es nach außen zu werfen, ein reines Lust-Ich zu bilden, dem 
ein fremdes, drohendes Draußen gegenübersteht. Die Grenzen dieses primiti-
ven Lust-Ichs können der Berichtigung durch die Erfahrung nicht entgehen. 
Manches, was man als lustspendend nicht aufgeben möchte, ist doch nicht Ich, 
ist Objekt, und manche Qual, die man hinausweisen will, erweist sich doch als 
unabtrennbar vom Ich, als innerer Herkunft. 

[…] Auf solche Art löst sich also das Ich von der Außenwelt. Richtiger ge-
sagt: Ursprünglich enthält das Ich alles, später scheidet es eine Außenwelt von 
sich ab. Unser heutiges Ichgefühl ist also nur ein eingeschrumpfter Rest eines 
weit umfassenderen, ja – eines allumfassenden Gefühls, welches einer innige-
ren Verbundenheit des Ichs mit der Umwelt entsprach. Wenn wir annehmen 
dürfen, daß dieses primäre Ichgefühl sich im Seelenleben vieler Menschen – in 
größerem oder geringerem Ausmaße – erhalten hat, so würde es sich dem en-
ger und schärfer umgrenzten Ichgefühl der Reifezeit wie eine Art Gegenstück 
an die Seite stellen, und die zu ihm passenden Vorstellungsinhalte wären gera-
de die der Unbegrenztheit und der Verbundenheit mit dem All, dieselben, mit 
denen mein Freund das »ozeanische« Gefühl erläutert. 

[…] Seitdem wir den Irrtum überwunden haben, daß das uns geläufige Ver-
gessen eine Zerstörung der Gedächtnisspur, also eine Vernichtung bedeutet, 
neigen wir zu der entgegengesetzten Annahme, daß im Seelenleben nichts, was 
einmal gebildet wurde, untergehen kann, daß alles irgendwie erhalten bleibt 
und unter geeigneten Umständen, z. B. durch eine so weit reichende Regressi-
on, wieder zum Vorschein gebracht werden kann. Man versuche sich durch ei-
nen Vergleich aus einem anderen Gebiet klarzumachen, was diese Annahme 
zum Inhalt hat. Wir greifen etwa die Entwicklung der Ewigen Stadt als Bei-
spiel auf. Historiker belehren uns, das älteste Rom war die Roma Quadrata, ei-
ne umzäunte Ansiedlung auf dem Palatin. Dann folgte die Phase des Septi-
montium, eine Vereinigung der Niederlassungen auf den einzelnen Hügeln, da-
rauf die Stadt, die durch die Servianische Mauer begrenzt wurde, und noch 
später, nach all den Umwandlungen der republikanischen und der früheren 
Kaiserzeit die Stadt, die Kaiser Aurelianus durch seine Mauern umschloß. Wir 
wollen die Wandlungen der Stadt nicht weiter verfolgen und uns fragen, was 

2



ein Besucher, den wir mit den vollkommensten historischen und topographi-
schen Kenntnissen ausgestattet denken, im heutigen Rom von diesen frühen 
Stadien noch vorfinden mag. Die Aurelianische Mauer wird er bis auf wenige 
Durchbrüche fast unverändert sehen. An einzelnen Stellen kann er Strecken 
des Servianischen Walles durch Ausgrabung zutage gefördert finden. Wenn er 
genug weiß – mehr als die heutige Archäologie –, kann er vielleicht den gan-
zen Verlauf dieser Mauer und den Umriß der Roma Quadrata ins Stadtbild ein-
zeichnen. Von den Gebäuden, die einst diese alten Rahmen ausgefüllt haben, 
findet er nichts oder geringe Reste, denn sie bestehen nicht mehr. Das Äußers-
te, was ihm die beste Kenntnis des Roms der Republik leisten kann, wäre, daß 
er die Stellen anzugeben weiß, wo die Tempel und öffentlichen Gebäude dieser 
Zeit gestanden hatten. Was jetzt diese Stellen einnimmt, sind Ruinen, aber 
nicht ihrer selbst, sondern ihrer Erneuerungen aus späteren Zeiten nach Brän-
den und Zerstörungen. Es bedarf kaum noch einer besonderen Erwähnung, daß 
alle diese Überreste des alten Roms als Einsprengungen in das Gewirre einer 
Großstadt aus den letzten Jahrhunderten seit der Renaissance erscheinen. Man-
ches Alte ist gewiß noch im Boden der Stadt oder unter ihren modernen Bau-
werken begraben. Dies ist die Art der Erhaltung des Vergangenen, die uns an 
historischen Stätten wie Rom entgegentritt.

Nun machen wir die phantastische Annahme, Rom sei nicht eine menschli-
che Wohnstätte, sondern ein psychisches Wesen von ähnlich langer und reich-
haltiger Vergangenheit, in dem also nichts, was einmal zustande gekommen 
war, untergegangen ist, in dem neben der letzten Entwicklungsphase auch alle 
früheren noch fortbestehen. Das würde für Rom also bedeuten, daß auf dem 
Palatin die Kaiserpaläste und das Septizonium des Septimius Severus sich 
noch zur alten Höhe erheben, daß die Engelsburg noch auf ihren Zinnen die 
schönen Statuen trägt, mit denen sie bis zur Gotenbelagerung geschmückt war, 
usw. Aber noch mehr: an der Stelle des Palazzo Caffarelli stünde wieder, ohne 
daß man dieses Gebäude abzutragen brauchte, der Tempel des Kapitolinischen 
Jupiter, und zwar dieser nicht nur in seiner letzten Gestalt, wie ihn die Römer 
der Kaiserzeit sahen, sondern auch in seiner frühesten, als er noch etruskische 
Formen zeigte und mit tönernen Antifixen geziert war. Wo jetzt das Coliseo 
steht, könnten wir auch die verschwundene Domus aurea des Nero bewundern; 
auf dem Pantheonplatze fänden wir nicht nur das heutige Pantheon, wie es uns 
von Hadrian hinterlassen wurde, sondern auf demselben Grund auch den ur-
sprünglichen Bau des M. Agrippa; ja, derselbe Boden trüge die Kirche Maria 
sopra Minerva und den alten Tempel, über dem sie gebaut ist. Und dabei 
brauchte es vielleicht nur eine Änderung der Blickrichtung oder des Stand-
punktes von Seiten des Beobachters, um den einen oder den anderen Anblick 
hervorzurufen.

3



Es hat offenbar keinen Sinn, diese Phantasie weiter auszuspinnen, sie führt 
zu Unvorstellbarem, ja zu Absurdem. Wenn wir das historische Nacheinander 
räumlich darstellen wollen, kann es nur durch ein Nebeneinander im Raum ge-
schehen; derselbe Raum verträgt nicht zweierlei Ausfüllung. Unser Versuch 
scheint eine müßige Spielerei zu sein; er hat nur eine Rechtfertigung; er zeigt 
uns, wie weit wir davon entfernt sind, die Eigentümlichkeiten des seelischen 
Lebens durch anschauliche Darstellung zu bewältigen. […]

II

[…] Das Leben, wie es uns auferlegt ist, ist zu schwer für uns, es bringt uns 
zuviel Schmerzen, Enttäuschungen, unlösbare Aufgaben. Um es zu ertragen, 
können wir Linderungsmittel nicht entbehren. (»Es geht nicht ohne Hilfskon-
struktionen«, hat uns Theodor Fontane gesagt.) Solcher Mittel gibt es vielleicht 
dreierlei: mächtige Ablenkungen, die uns unser Elend geringschätzen lassen, 
Ersatzbefriedigungen, die es verringern, Rauschstoffe, die uns für dasselbe un-
empfindlich machen. Irgend etwas dieser Art ist unerläßlich. [Auf erniedrigtem 
Niveau sagt Wilhelm Busch in der Frommen Helene dasselbe: »Wer Sorgen 
hat, hat auch Likör.«.] Auf die Ablenkungen zielt Voltaire, wenn er seinen 
Candide in den Rat ausklingen läßt, seinen Garten zu bearbeiten; solch eine 
Ablenkung ist auch die wissenschaftliche Tätigkeit. Die Ersatzbefriedigungen, 
wie die Kunst sie bietet, sind gegen die Realität Illusionen, darum nicht minder 
psychisch wirksam dank der Rolle, die die Phantasie im Seelenleben behauptet 
hat. Die Rauschmittel beeinflussen unser Körperliches, ändern seinen Che-
mismus. Es ist nicht einfach, die Stellung der Religion innerhalb dieser Reihe 
anzugeben. 

[…] Wir wenden uns darum der anspruchsloseren Frage zu, was die Men-
schen selbst durch ihr Verhalten als Zweck und Absicht ihres Lebens erkennen 
lassen, was sie vom Leben fordern, in ihm erreichen wollen. Die Antwort da-
rauf ist kaum zu verfehlen; sie streben nach dem Glück, sie wollen glücklich 
werden und so bleiben. Dies Streben hat zwei Seiten, ein positives und ein ne-
gatives Ziel, es will einerseits die Abwesenheit von Schmerz und Unlust, an-
derseits das Erleben starker Lustgefühle. 

[…] Es ist, wie man merkt, einfach das Programm des Lustprinzips, das den 
Lebenszweck setzt. Dies Prinzip beherrscht die Leistung des seelischen Appa-
rates vom Anfang an; an seiner Zweckdienlichkeit kann kein Zweifel sein, und 
doch ist sein Programm im Hader mit der ganzen Welt, mit dem Makrokosmos 
ebensowohl wie mit dem Mikrokosmos. Es ist überhaupt nicht durchführbar, 
alle Einrichtungen des Alls widerstreben ihm; man möchte sagen, die Absicht, 
daß der Mensch »glücklich« sei, ist im Plan der »Schöpfung« nicht enthalten. 

4



Was man im strengsten Sinne Glück heißt, entspringt der eher plötzlichen Be-
friedigung hoch aufgestauter Bedürfnisse und ist seiner Natur nach nur als epi-
sodisches Phänomen möglich. Jede Fortdauer einer vom Lustprinzip ersehnten 
Situation ergibt nur ein Gefühl von lauem Behagen; wir sind so eingerichtet, 
daß wir nur den Kontrast intensiv genießen können, den Zustand nur sehr we-
nig [Fußnote]Goethe mahnt sogar: »Nichts ist schwerer zu ertragen als eine 
Reihe von schönen Tagen.« Das mag immerhin eine Übertreibung sein.. Somit 
sind unsere Glücksmöglichkeiten schon durch unsere Konstitution beschränkt. 
Weit weniger Schwierigkeiten hat es, Unglück zu erfahren. Von drei Seiten 
droht das Leiden, vom eigenen Körper her, der, zu Verfall und Auflösung be-
stimmt, sogar Schmerz und Angst als Warnungssignale nicht entbehren kann, 
von der Außenwelt, die mit übermächtigen, unerbittlichen, zerstörenden Kräf-
ten gegen uns wüten kann, und endlich aus den Beziehungen zu anderen Men-
schen. Das Leiden, das aus dieser Quelle stammt, empfinden wir vielleicht 
schmerzlicher als jedes andere; wir sind geneigt, es als eine gewissermaßen 
überflüssige Zutat anzusehen, obwohl es nicht weniger schicksalsmäßig unab-
wendbar sein dürfte als das Leiden anderer Herkunft.

Kein Wunder, wenn unter dem Druck dieser Leidensmöglichkeiten die Men-
schen ihren Glücksanspruch zu ermäßigen pflegen, wie ja auch das Lustprinzip 
selbst sich unter dem Einfluß der Außenwelt zum bescheideneren Realitäts-
prinzip umbildete, wenn man sich bereits glücklich preist, dem Unglück ent-
gangen zu sein, das Leiden überstanden zu haben, wenn ganz allgemein die 
Aufgabe der Leidvermeidung die der Lustgewinnung in den Hintergrund 
drängt. Die Überlegung lehrt, daß man die Lösung dieser Aufgabe auf sehr 
verschiedenen Wegen versuchen kann; alle diese Wege sind von den einzelnen 
Schulen der Lebensweisheit empfohlen und von den Menschen begangen wor-
den. Uneingeschränkte Befriedigung aller Bedürfnisse drängt sich als die ver-
lockendste Art der Lebensführung vor, aber das heißt den Genuß vor die Vor-
sicht setzen und straft sich nach kurzem Betrieb. Die anderen Methoden, bei 
denen die Vermeidung von Unlust die vorwiegende Absicht ist, scheiden sich 
je nach der Unlustquelle, der sie die größere Aufmerksamkeit zuwenden. […]

 Gewollte Vereinsamung, Fernhaltung von den anderen ist der nächstliegen-
de Schutz gegen das Leid, das einem aus menschlichen Beziehungen erwach-
sen kann. Man versteht: das Glück, das man auf diesem Weg erreichen kann, 
ist das der Ruhe. Gegen die gefürchtete Außenwelt kann man sich nicht anders 
als durch irgendeine Art der Abwendung verteidigen, wenn man diese Aufgabe 
für sich allein lösen will. Es gibt freilich einen anderen und besseren Weg, in-
dem man als ein Mitglied der menschlichen Gemeinschaft mit Hilfe der von 
der Wissenschaft geleiteten Technik zum Angriff auf die Natur übergeht und 
sie menschlichem Willen unterwirft. Man arbeitet dann mit allen am Glück al-
ler. Die interessantesten Methoden zur Leidverhütung sind aber die, die den 

5



eigenen Organismus zu beeinflussen versuchen. Endlich ist alles Leid nur 
Empfindung, es besteht nur, insofern wir es verspüren, und wir verspüren es 
nur infolge gewisser Einrichtungen unseres Organismus.

Die roheste, aber auch wirksamste Methode solcher Beeinflussung ist die 
chemische, die Intoxikation. […] Die Leistung der Rauschmittel im Kampf um 
das Glück und zur Fernhaltung des Elends wird so sehr als Wohltat geschätzt, 
daß Individuen wie Völker ihnen eine feste Stellung in ihrer Libidoökonomie 
eingeräumt haben. Man dankt ihnen nicht nur den unmittelbaren Lustgewinn, 
sondern auch ein heiß ersehntes Stück Unabhängigkeit von der Außenwelt. 
Man weiß doch, daß man mit Hilfe des »Sorgenbrechers« sich jederzeit dem 
Druck der Realität entziehen und in einer eigenen Welt mit besseren Empfin-
dungsbedingungen Zuflucht finden kann. Es ist bekannt, daß gerade diese Ei-
genschaft der Rauschmittel auch ihre Gefahr und Schädlichkeit bedingt. 

[…] Eine andere Technik der Leidabwehr bedient sich der Libidoverschie-
bungen, welche unser seelischer Apparat gestattet, durch die seine Funktion so 
viel an Geschmeidigkeit gewinnt. Die zu lösende Aufgabe ist, die Triebziele 
solcherart zu verlegen, daß sie von der Versagung der Außenwelt nicht getrof-
fen werden können. Die Sublimierung der Triebe leiht dazu ihre Hilfe. Am 
meisten erreicht man, wenn man den Lustgewinn aus den Quellen psychischer 
und intellektueller Arbeit genügend zu erhöhen versteht. Das Schicksal kann 
einem dann wenig anhaben. Die Befriedigung solcher Art, wie die Freude des 
Künstlers am Schaffen, an der Verkörperung seiner Phantasiegebilde, die des 
Forschers an der Lösung von Problemen und am Erkennen der Wahrheit, ha-
ben eine besondere Qualität, die wir gewiß eines Tages werden metapsycholo-
gisch charakterisieren können. Derzeit können wir nur bildweise sagen, sie er-
scheinen uns »feiner und höher«, aber ihre Intensität ist im Vergleich mit der 
aus der Sättigung grober, primärer Triebregungen gedämpft; sie erschüttern 
nicht unsere Leiblichkeit. Die Schwäche dieser Methode liegt aber darin, daß 
sie nicht allgemein verwendbar, nur wenigen Menschen zugänglich ist. Sie 
setzt besondere, im wirksamen Ausmaß nicht gerade häufige Anlagen und Be-
gabungen voraus. Auch diesen wenigen kann sie nicht vollkommenen Lei-
densschutz gewähren, sie schafft ihnen keinen für die Pfeile des Schicksals 
undurchdringlichen Panzer, und sie pflegt zu versagen, wenn der eigene Leib 
die Quelle des Leidens wird.

[…] Ich glaube nicht, daß diese Aufzählung der Methoden, wie die Men-
schen das Glück zu gewinnen und das Leiden fernzuhalten bemüht sind, 
vollständig ist, weiß auch, daß der Stoff andere Anordnungen zuläßt. Eines 
dieser Verfahren habe ich noch nicht angeführt; nicht daß ich daran vergessen 
hätte, sondern weil es uns noch in anderem Zusammenhange beschäftigen 
wird. Wie wäre es auch möglich, gerade an diese Technik der Lebenskunst zu 
vergessen! […] Ich meine natürlich jene Richtung des Lebens, welche die Lie-

6



be zum Mittelpunkt nimmt, alle Befriedigung aus dem Lieben und Geliebt-
werden erwartet. Eine solche psychische Einstellung liegt uns allen nahe ge-
nug; eine der Erscheinungsformen der Liebe, die geschlechtliche Liebe, hat 
uns die stärkste Erfahrung einer überwältigenden Lustempfindung vermittelt 
und so das Vorbild für unser Glücksstreben gegeben. Was ist natürlicher, als 
daß wir dabei beharren, das Glück auf demselben Wege zu suchen, auf dem 
wir es zuerst begegnet haben. Die schwache Seite dieser Lebenstechnik liegt 
klar zutage; sonst wäre es auch keinem Menschen eingefallen, diesen Weg 
zum Glück für einen anderen zu verlassen. Niemals sind wir ungeschützter ge-
gen das Leiden, als wenn wir lieben, niemals hilfloser unglücklich, als wenn 
wir das geliebte Objekt oder seine Liebe verloren haben. Aber die auf den 
Glückswert der Liebe gegründete Lebenstechnik ist damit nicht erledigt, es ist 
viel mehr darüber zu sagen.

[…] Trotz dieser Unvollständigkeit getraue ich mich bereits einiger unsere 
Untersuchung abschließenden Bemerkungen. Das Programm, welches uns das 
Lustprinzip aufdrängt, glücklich zu werden, ist nicht zu erfüllen, doch darf 
man – nein, kann man – die Bemühungen, es irgendwie der Erfüllung näher-
zubringen, nicht aufgeben. Man kann sehr verschiedene Wege dahin einschla-
gen, entweder den positiven Inhalt des Ziels, den Lustgewinn, oder den negati-
ven, die Unlustvermeidung, voranstellen. Auf keinem dieser Wege können wir 
alles, was wir begehren, erreichen. Das Glück in jenem ermäßigten Sinn, in 
dem es als möglich erkannt wird, ist ein Problem der individuellen Libidoöko-
nomie. Es gibt hier keinen Rat, der für alle taugt; ein jeder muß selbst versu-
chen, auf welche besondere Fasson er selig werden kann. […]

III

Unsere Untersuchung über das Glück hat uns bisher nicht viel gelehrt, was 
nicht allgemein bekannt ist. Auch wenn wir sie mit der Frage fortsetzen, war-
um es für die Menschen so schwer ist, glücklich zu werden, scheint die Aus-
sicht, Neues zu erfahren, nicht viel größer. Wir haben die Antwort bereits ge-
geben, indem wir auf die drei Quellen hinwiesen, aus denen unser Leiden 
kommt: die Übermacht der Natur, die Hinfälligkeit unseres eigenen Körpers 
und die Unzulänglichkeit der Einrichtungen, welche die Beziehungen der 
Menschen zueinander in Familie, Staat und Gesellschaft regeln. In betreff der 
beiden ersten kann unser Urteil nicht lange schwanken; es zwingt uns zur An-
erkennung dieser Leidensquellen und zur Ergebung ins Unvermeidliche. Wir 
werden die Natur nie vollkommen beherrschen, unser Organismus, selbst ein 
Stück dieser Natur, wird immer ein vergängliches, in Anpassung und Leistung 

7



beschränktes Gebilde bleiben. Von dieser Erkenntnis geht keine lähmende 
Wirkung aus; im Gegenteil, sie weist unserer Tätigkeit die Richtung. Können 
wir nicht alles Leiden aufheben, so doch manches, und anderes lindern, mehr-
tausendjährige Erfahrung hat uns davon überzeugt. Anders verhalten wir uns 
zur dritten, zur sozialen Leidensquelle. Diese wollen wir überhaupt nicht gel-
ten lassen, können nicht einsehen, warum die von uns selbst geschaffenen Ein-
richtungen nicht vielmehr Schutz und Wohltat für uns alle sein sollten. Aller-
dings, wenn wir bedenken, wie schlecht uns gerade dieses Stück der Leidver-
hütung gelungen ist, erwacht der Verdacht, es könnte auch hier ein Stück der 
unbesiegbaren Natur dahinterstecken, diesmal unserer eigenen psychischen 
Beschaffenheit.

Auf dem Wege, uns mit dieser Möglichkeit zu beschäftigen, treffen wir auf 
eine Behauptung, die so erstaunlich ist, daß wir bei ihr verweilen wollen. Sie 
lautet, einen großen Teil der Schuld an unserem Elend trage unsere sogenannte 
Kultur; wir wären viel glücklicher, wenn wir sie aufgeben und in primitive 
Verhältnisse zurückfinden würden. Ich heiße sie erstaunlich, weil – wie immer 
man den Begriff Kultur bestimmen mag – es doch feststeht, daß alles, womit 
wir uns gegen die Bedrohung aus den Quellen des Leidens zu schützen versu-
chen, eben der nämlichen Kultur zugehört.

[…] Es kommt noch ein Moment der Enttäuschung dazu. In den letzten Ge-
nerationen haben die Menschen außerordentliche Fortschritte in den Naturwis-
senschaften und in ihrer technischen Anwendung gemacht, ihre Herrschaft ü-
ber die Natur in einer früher unvorstellbaren Weise befestigt. Die Einzelheiten 
dieser Fortschritte sind allgemein bekannt, es erübrigt sich, sie aufzuzählen. 
Die Menschen sind stolz auf diese Errungenschaften und haben ein Recht da-
zu. Aber sie glauben bemerkt zu haben, daß diese neu gewonnene Verfügung 
über Raum und Zeit, diese Unterwerfung der Naturkräfte, die Erfüllung jahr-
tausendealter Sehnsucht, das Maß von Lustbefriedigung, das sie vom Leben 
erwarten, nicht erhöht, sie nach ihren Empfindungen nicht glücklicher gemacht 
hat. Man sollte sich begnügen, aus dieser Feststellung den Schluß zu ziehen, 
die Macht über die Natur sei nicht die einzige Bedingung des Menschenglücks, 
wie sie ja auch nicht das einzige Ziel der Kulturbestrebungen ist, und nicht die 
Wertlosigkeit der technischen Fortschritte für unsere Glücksökonomie daraus 
ableiten. […]

Es scheint festzustehen, daß wir uns in unserer heutigen Kultur nicht wohl 
fühlen, aber es ist sehr schwer, sich ein Urteil darüber zu bilden, ob und in-
wieweit die Menschen früherer Zeiten sich glücklicher gefühlt haben und wel-
chen Anteil ihre Kulturbedingungen daran hatten. […]

Es ist Zeit, daß wir uns um das Wesen dieser Kultur kümmern, deren 
Glückswert in Zweifel gezogen wird. Wir werden keine Formel fordern, die 
dieses Wesen in wenigen Worten ausdrückt, noch ehe wir etwas aus der Unter-

8



suchung erfahren haben. Es genügt uns also zu wiederholen, daß das Wort 
»Kultur« die ganze Summe der Leistungen und Einrichtungen bezeichnet, in 
denen sich unser Leben von dem unserer tierischen Ahnen entfernt und die 
zwei Zwecken dienen: dem Schutz des Menschen gegen die Natur und der Re-
gelung der Beziehungen der Menschen untereinander. […]

Der Eingang ist leicht: Als kulturell anerkennen wir alle Tätigkeiten und 
Werte, die dem Menschen nützen, indem sie ihm die Erde dienstbar machen, 
ihn gegen die Gewalt der Naturkräfte schützen u. dgl. Über diese Seite des 
Kulturellen besteht ja am wenigsten Zweifel. Um weit genug zurückzugehen, 
die ersten kulturellen Taten waren der Gebrauch von Werkzeugen, die Zäh-
mung des Feuers, der Bau von Wohnstätten. Unter ihnen ragt die Zähmung des 
Feuers als eine ganz außerordentliche, vorbildlose Leistung hervor. Mit all sei-
nen Werkzeugen vervollkommnet der Mensch seine Organe – die motorischen 
wie die sensorischen – oder räumt die Schranken für ihre Leistung weg. Die 
Motoren stellen ihm riesige Kräfte zur Verfügung, die er wie seine Muskeln in 
beliebige Richtungen schicken kann, das Schiff und das Flugzeug machen, daß 
weder Wasser noch Luft seine Fortbewegung hindern können. Mit der Brille 
korrigiert er die Mängel der Linse in seinem Auge, mit dem Fernrohr schaut er 
in entfernte Weiten, mit dem Mikroskop überwindet er die Grenzen der Sicht-
barkeit, die durch den Bau seiner Netzhaut abgesteckt werden. In der photo-
graphischen Kamera hat er ein Instrument geschaffen, das die flüchtigen Seh-
eindrücke festhält, was ihm die Grammophonplatte für die ebenso vergängli-
chen Schalleindrücke leisten muß, beides im Grunde Materialisationen des ihm 
gegebenen Vermögens der Erinnerung, seines Gedächtnisses. Mit Hilfe des Te-
lephons hört er aus Entfernungen, die selbst das Märchen als unerreichbar re-
spektieren würde; die Schrift ist ursprünglich die Sprache des Abwesenden, 
das Wohnhaus ein Ersatz für den Mutterleib, die erste, wahrscheinlich noch 
immer ersehnte Behausung, in der man sicher war und sich so wohl fühlte.

Es klingt nicht nur wie ein Märchen, es ist direkt die Erfüllung aller – nein, 
der meisten – Märchenwünsche, was der Mensch durch seine Wissenschaft 
und Technik auf dieser Erde hergestellt hat, in der er zuerst als ein schwaches 
Tierwesen auftrat und in die jedes Individuum seiner Art wiederum als hilflo-
ser Säugling – » oh inch of nature!« – eintreten muß. All diesen Besitz darf er 
als Kulturerwerb ansprechen. Er hatte sich seit langen Zeiten eine Idealvorstel-
lung von Allmacht und Allwissenheit gebildet, die er in seinen Göttern verkör-
perte. Ihnen schrieb er alles zu, was seinen Wünschen unerreichbar schien – 
oder ihm verboten war. Man darf also sagen, diese Götter waren Kulturideale. 
Nun hat er sich der Erreichung dieses Ideals sehr angenähert, ist beinahe selbst 
ein Gott geworden. Freilich nur so, wie man nach allgemein menschlichem Ur-
teil Ideale zu erreichen pflegt. Nicht vollkommen, in einigen Stücken gar nicht, 
in anderen nur so halbwegs. Der Mensch ist sozusagen eine Art Prothesengott 

9



geworden, recht großartig, wenn er alle seine Hilfsorgane anlegt, aber sie sind 
nicht mit ihm verwachsen und machen ihm gelegentlich noch viel zu schaffen. 
Er hat übrigens ein Recht, sich damit zu trösten, daß diese Entwicklung nicht 
gerade mit dem Jahr 1930 A. D. abgeschlossen sein wird. Ferne Zeiten werden 
neue, wahrscheinlich unvorstellbar große Fortschritte auf diesem Gebiete der 
Kultur mit sich bringen, die Gottähnlichkeit noch weiter steigern. Im Interesse 
unserer Untersuchung wollen wir aber auch nicht daran vergessen, daß der 
heutige Mensch sich in seiner Gottähnlichkeit nicht glücklich fühlt.

Wir anerkennen also die Kulturhöhe eines Landes, wenn wir finden, daß al-
les in ihm gepflegt und zweckmäßig besorgt wird, was der Ausnützung der Er-
de durch den Menschen und dem Schutz desselben vor den Naturkräften dien-
lich, also kurz zusammengefaßt: ihm nützlich ist. In einem solchen Land seien 
Flüsse, die mit Überschwemmungen drohen, in ihrem Lauf reguliert, ihr Was-
ser durch Kanäle hingeleitet, wo es entbehrt wird. Der Erdboden werde sorg-
fältig bearbeitet und mit den Gewächsen beschickt, die er zu tragen geeignet 
ist, die mineralischen Schätze der Tiefe emsig zutage gefördert und zu den ver-
langten Werkzeugen und Geräten verarbeitet. Die Verkehrsmittel seien reich-
lich, rasch und zuverlässig, die wilden und gefährlichen Tiere seien ausgerot-
tet, die Zucht der zu Haustieren gezähmten sei in Blüte. Wir haben aber an die 
Kultur noch andere Anforderungen zustellen und hoffen bemerkenswerterwei-
se sie in denselben Ländern verwirklicht zu finden. Als wollten wir unseren 
zuerst erhobenen Anspruch verleugnen, begrüßen wir es auch als kulturell, 
wenn wir sehen, daß sich die Sorgfalt der Menschen auch Dingen zuwendet, 
die ganz und gar nicht nützlich sind, eher unnütz erscheinen, z. B. wenn die in 
einer Stadt als Spielplätze und Luftreservoirs notwendigen Gartenflächen auch 
Blumenbeete tragen oder wenn die Fenster der Wohnungen mit Blumentöpfen 
geschmückt sind. Wir merken bald, das Unnütze, dessen Schätzung wir von 
der Kultur erwarten, ist die Schönheit; wir fordern, daß der Kulturmensch die 
Schönheit verehre, wo sie ihm in der Natur begegnet, und sie herstelle an Ge-
genständen, soweit seiner Hände Arbeit es vermag. Weit entfernt, daß unsere 
Ansprüche an die Kultur damit erschöpft wären. Wir verlangen noch die Zei-
chen von Reinlichkeit und Ordnung zu sehen. […]

Schönheit, Reinlichkeit und Ordnung nehmen offenbar eine besondere Stel-
lung unter den Kulturanforderungen ein. Niemand wird behaupten, daß sie e-
benso lebenswichtig seien wie die Beherrschung der Naturkräfte und andere 
Momente, die wir noch kennenlernen sollen, und doch wird niemand gern sie 
als Nebensächlichkeiten zurückstellen wollen. Daß die Kultur nicht allein auf 
Nutzen bedacht ist, zeigt schon das Beispiel der Schönheit, die wir unter den 
Interessen der Kultur nicht vermissen wollen. Der Nutzen der Ordnung ist 
ganz offenbar; bei der Reinlichkeit haben wir zu bedenken, daß sie auch von 
der Hygiene gefordert wird, und können vermuten, daß dieser Zusammenhang 

10



den Menschen auch vor der Zeit einer wissenschaftlichen Krankheitsverhütung 
nicht ganz fremd war. Aber der Nutzen erklärt uns das Streben nicht ganz; es 
muß noch etwas anderes im Spiele sein.

Durch keinen anderen Zug vermeinen wir aber die Kultur besser zu kenn-
zeichnen als durch die Schätzung und Pflege der höheren psychischen Tätig-
keiten, der intellektuellen, wissenschaftlichen und künstlerischen Leistungen, 
der führenden Rolle, welche den Ideen im Leben der Menschen eingeräumt 
wird. Unter diesen Ideen stehen obenan die religiösen Systeme, auf deren ver-
wickelten Aufbau ich an anderer Stelle Licht zu werfen versuchte; neben ihnen 
die philosophischen Spekulationen und endlich, was man die Idealbildungen 
der Menschen heißen kann, ihre Vorstellungen von einer möglichen Vollkom-
menheit der einzelnen Person, des Volkes, der ganzen Menschheit und die An-
forderungen, die sie auf Grund solcher Vorstellungen erheben. […]

Als letzten, gewiß nicht unwichtigsten Charakterzug einer Kultur haben wir 
zu würdigen, in welcher Weise die Beziehungen der Menschen zueinander, die 
sozialen Beziehungen, geregelt sind, die den Menschen als Nachbarn, als 
Hilfskraft, als Sexualobjekt eines anderen, als Mitglied einer Familie, eines 
Staates betreffen. […]

Das menschliche Zusammenleben wird erst ermöglicht, wenn sich eine 
Mehrheit zusammenfindet, die stärker ist als jeder Einzelne und gegen jeden 
Einzelnen zusammenhält. Die Macht dieser Gemeinschaft stellt sich nun als 
»Recht« der Macht des Einzelnen, die als »rohe Gewalt« verurteilt wird, ent-
gegen. Diese Ersetzung der Macht des Einzelnen durch die der Gemeinschaft 
ist der entscheidende kulturelle Schritt. Ihr Wesen besteht darin, daß sich die 
Mitglieder der Gemeinschaft in ihren Befriedigungsmöglichkeiten beschrän-
ken, während der Einzelne keine solche Schranke kannte. Die nächste kulturel-
le Anforderung ist also die der Gerechtigkeit, d. h. die Versicherung, daß die 
einmal gegebene Rechtsordnung nicht wieder zu Gunsten eines Einzelnen 
durchbrochen werde. Über den ethischen Wert eines solchen Rechts wird 
hiermit nicht entschieden. Der weitere Weg der kulturellen Entwicklung 
scheint dahin zu streben, daß dieses Recht nicht mehr der Willensausdruck ei-
ner kleinen Gemeinschaft – Kaste, Bevölkerungsschichte, Volksstammes – sei, 
welche sich zu anderen und vielleicht umfassenderen solchen Massen wieder 
wie ein gewalttätiges Individuum verhält. Das Endergebnis soll ein Recht sein, 
zu dem alle – wenigstens alle Gemeinschaftsfähigen – durch ihre Triebopfer 
beigetragen haben und das keinen – wiederum mit der gleichen Ausnahme – 
zum Opfer der rohen Gewalt werden läßt.

Die individuelle Freiheit ist kein Kulturgut. Sie war am größten vor jeder 
Kultur, allerdings damals meist ohne Wert, weil das Individuum kaum imstan-
de war, sie zu verteidigen. Durch die Kulturentwicklung erfährt sie Einschrän-
kungen, und die Gerechtigkeit fordert, daß keinem diese Einschränkungen er-

11



spart werden. Was sich in einer menschlichen Gemeinschaft als Freiheitsdrang 
rührt, kann Auflehnung gegen eine bestehende Ungerechtigkeit sein und so ei-
ner weiteren Entwicklung der Kultur günstig werden, mit der Kultur verträg-
lich bleiben. Es kann aber auch dem Rest der ursprünglichen, von der Kultur 
ungebändigten Persönlichkeit entstammen und so Grundlage der Kulturfeind-
seligkeit werden. Der Freiheitsdrang richtet sich also gegen bestimmte Formen 
und Ansprüche der Kultur oder gegen Kultur überhaupt. Es scheint nicht, daß 
man den Menschen durch irgendwelche Beeinflussung dazu bringen kann, sei-
ne Natur in die eines Termiten umzuwandeln, er wird wohl immer seinen An-
spruch auf individuelle Freiheit gegen den Willen der Masse verteidigen. Ein 
gut Teil des Ringens der Menschheit staut sich um die eine Aufgabe, einen 
zweckmäßigen, d. h. beglückenden Ausgleich zwischen diesen individuellen 
und den kulturellen Massenansprüchen zu finden, es ist eines ihrer Schicksals-
probleme, ob dieser Ausgleich durch eine bestimmte Gestaltung der Kultur er-
reichbar oder ob der Konflikt unversöhnlich ist.

[…] Nun aber drängt sich uns eine Auffassung auf, die vielleicht anderswo-
hin führt. Die Kulturentwicklung erscheint uns als ein eigenartiger Prozeß, der 
über die Menschheit abläuft, an dem uns manches wie vertraut anmutet. Die-
sen Prozeß können wir durch die Veränderungen charakterisieren, die er mit 
den bekannten menschlichen Triebanlagen vornimmt, deren Befriedigung doch 
die ökonomische Aufgabe unseres Lebens ist. Einige dieser Triebe werden in 
solcher Weise aufgezehrt, daß an ihrer Stelle etwas auftritt, was wir beim Ein-
zelindividuum als Charaktereigenschaft beschreiben. […] Nun haben wir ge-
funden, daß Ordnung und Reinlichkeit wesentliche Kulturansprüche sind, ob-
gleich ihre Lebensnotwendigkeit nicht gerade einleuchtet, ebensowenig wie 
ihre Eignung als Genußquellen. An dieser Stelle mußte sich uns die Ähnlich-
keit des Kulturprozesses mit der Libidoentwicklung des Einzelnen zuerst auf-
drängen. Andere Triebe [neben denen der Analerotik] werden dazu veranlaßt, 
die Bedingungen ihrer Befriedigung zu verschieben, auf andere Wege zu ver-
legen, was in den meisten Fällen mit der uns wohlbekannten Sublimierung 
(der Triebziele) zusammenfällt, in anderen sich noch von ihr sondern läßt. Die 
Triebsublimierung ist ein besonders hervorstechender Zug der Kulturentwick-
lung, sie macht es möglich, daß höhere psychische Tätigkeiten, wissenschaftli-
che, künstlerische, ideologische, eine so bedeutsame Rolle im Kulturleben 
spielen. Wenn man dem ersten Eindruck nachgibt, ist man versucht zu sagen, 
die Sublimierung sei überhaupt ein von der Kultur erzwungenes Triebschick-
sal. Aber man tut besser, sich das noch länger zu überlegen. Drittens endlich, 
und das scheint das Wichtigste, ist es unmöglich zu übersehen, in welchem 
Ausmaß die Kultur auf Triebverzicht aufgebaut ist, wie sehr sie gerade die 
Nichtbefriedigung (Unterdrückung, Verdrängung oder sonst etwas?) von 
mächtigen Trieben zur Voraussetzung hat. 

12



IV

[…] Von Seiten der Kultur ist die Tendenz zur Einschränkung des Sexualle-
bens nicht minder deutlich als die andere zur Ausdehnung des Kulturkreises. 
Schon die erste Kulturphase, die des Totemismus, bringt das Verbot der in-
zestuösen Objektwahl mit sich, vielleicht die einschneidendste Verstümme-
lung, die das menschliche Liebesleben im Laufe der Zeiten erfahren hat. Durch 
Tabu, Gesetz und Sitte werden weitere Einschränkungen hergestellt, die so-
wohl die Männer als die Frauen betreffen. Nicht alle Kulturen gehen darin 
gleich weit; die wirtschaftliche Struktur der Gesellschaft beeinflußt auch das 
Maß der restlichen Sexualfreiheit. Wir wissen schon, daß die Kultur dabei dem 
Zwang der ökonomischen Notwendigkeit folgt, da sie der Sexualität einen 
großen Betrag der psychischen Energie entziehen muß, die sie selbst ver-
braucht. Dabei benimmt sich die Kultur gegen die Sexualität wie ein Volks-
stamm oder eine Schichte der Bevölkerung, die eine andere ihrer Ausbeutung 
unterworfen hat. Die Angst vor dem Aufstand der Unterdrückten treibt zu 
strengen Vorsichtsmaßregeln. Einen Höhepunkt solcher Entwicklung zeigt un-
sere westeuropäische Kultur. […]

V

[…] Eine der sogenannten Idealforderungen der Kulturgesellschaft kann uns 
hier die Spur zeigen. Sie lautet: »Du sollst den Nächsten lieben wie dich 
selbst«; sie ist weltberühmt, gewiß älter als das Christentum, das sie als seinen 
stolzesten Anspruch vorweist, aber sicherlich nicht sehr alt; in historischen 
Zeiten war sie den Menschen noch fremd. Wir wollen uns naiv zu ihr einstel-
len, als hörten wir von ihr zum ersten Male. Dann können wir ein Gefühl von 
Überraschung und Befremden nicht unterdrücken. Warum sollen wir das? Was 
soll es uns helfen? Vor allem aber, wie bringen wir das zustande? Wie wird es 
uns möglich? Meine Liebe ist etwas mir Wertvolles, das ich nicht ohne Re-
chenschaft verwerfen darf. Sie legt mir Pflichten auf, die ich mit Opfern zu er-
füllen bereit sein muß. Wenn ich einen anderen liebe, muß er es auf irgendeine 
Art verdienen. […] Er verdient es, wenn er mir in wichtigen Stücken so ähn-
lich ist, daß ich in ihm mich selbst lieben kann; er verdient es, wenn er so viel 
vollkommener ist als ich, daß ich mein Ideal von meiner eigenen Person in 
ihm lieben kann; ich muß ihn lieben, wenn er der Sohn meines Freundes ist, 
denn der Schmerz des Freundes, wenn ihm ein Leid zustößt, wäre auch mein 
Schmerz, ich müßte ihn teilen. Aber wenn er mir fremd ist und mich durch 
keinen eigenen Wert, keine bereits erworbene Bedeutung für mein Gefühlsle-

13



ben anziehen kann, wird es mir schwer, ihn zu lieben. […] Wenn ich ihn aber 
lieben soll, mit jener Weltliebe, bloß weil er auch ein Wesen dieser Erde ist, 
wie das Insekt, der Regenwurm, die Ringelnatter, dann wird, fürchte ich, ein 
geringer Betrag Liebe auf ihn entfallen, unmöglich so viel, als ich nach dem 
Urteil der Vernunft berechtigt bin, für mich selbst zurückzubehalten. Wozu ei-
ne so feierlich auftretende Vorschrift, wenn ihre Erfüllung sich nicht als ver-
nünftig empfehlen kann?

Wenn ich näher zusehe, finde ich noch mehr Schwierigkeiten. Dieser Fremde 
ist nicht nur im allgemeinen nicht liebenswert, ich muß ehrlich bekennen, er 
hat mehr Anspruch auf meine Feindseligkeit, sogar auf meinen Haß. Er scheint 
nicht die mindeste Liebe für mich zu haben, bezeigt mir nicht die geringste 
Rücksicht. Wenn es ihm einen Nutzen bringt, hat er kein Bedenken, mich zu 
schädigen, fragt sich dabei auch nicht, ob die Höhe seines Nutzens der Größe 
des Schadens, den er mir zufügt, entspricht. Ja, er braucht nicht einmal einen 
Nutzen davon zu haben; wenn er nur irgendeine Lust damit befriedigen kann, 
macht er sich nichts daraus, mich zu verspotten, zu beleidigen, zu verleumden, 
seine Macht an mir zu zeigen, und je sicherer er sich fühlt, je hilfloser ich bin, 
desto sicherer darf ich dies Benehmen gegen mich von ihm erwarten. Wenn er 
sich anders verhält, wenn er mir als Fremdem Rücksicht und Schonung er-
weist, bin ich ohnedies, ohne jene Vorschrift bereit, es ihm in ähnlicher Weise 
zu vergelten. Ja, wenn jenes großartige Gebot lauten würde: »Liebe deinen 
Nächsten, wie dein Nächster dich liebt«, dann würde ich nicht widersprechen. 
Es gibt ein zweites Gebot, das mir noch unfaßbarer scheint und ein noch hefti-
geres Sträuben in mir entfesselt. Es heißt: »Liebe deine Feinde.« [Fußnote: Ein 
großer Dichter darf sich gestatten, schwer verpönte psychologische Wahrheiten 
wenigstens scherzend zum Ausdruck zu bringen. So gesteht H. Heine: »Ich 
habe die friedlichste Gesinnung. Meine Wünsche sind: eine bescheidene Hütte, 
ein Strohdach, aber ein gutes Bett, gutes Essen, Milch und Butter, sehr frisch, 
vor dem Fenster Blumen, vor der Tür einige schöne Bäume, und wenn der lie-
be Gott mich ganz glücklich machen will, läßt er mich die Freude erleben, daß 
an diesen Bäumen etwa sechs bis sieben meiner Feinde aufgehängt werden. 
Mit gerührtem Herzen werde ich ihnen vor ihrem Tode alle Unbill verzeihen, 
die sie mir im Leben zugefügt – ja, man muß seinen Feinden verzeihen, aber 
nicht früher, als bis sie gehenkt werden.« Heine, Gedanken und Einfälle]

[…] Das gern verleugnete Stück Wirklichkeit hinter alledem ist, daß der 
Mensch nicht ein sanftes, liebebedürftiges Wesen ist, das sich höchstens, wenn 
angegriffen, auch zu verteidigen vermag, sondern daß er zu seinen Triebbega-
bungen auch einen mächtigen Anteil von Aggressionsneigung rechnen darf. 
Infolgedessen ist ihm der Nächste nicht nur möglicher Helfer und Sexualob-
jekt, sondern auch eine Versuchung, seine Aggression an ihm zu befriedigen, 
seine Arbeitskraft ohne Entschädigung auszunützen, ihn ohne seine Einwilli-

14



gung sexuell zu gebrauchen, sich in den Besitz seiner Habe zu setzen, ihn zu 
demütigen, ihm Schmerzen zu bereiten, zu martern und zu töten. Homo homini 
lupus; wer hat nach allen Erfahrungen des Lebens und der Geschichte den 
Mut, diesen Satz zu bestreiten? Diese grausame Aggression wartet in der Regel 
eine Provokation ab oder stellt sich in den Dienst einer anderen Absicht, deren 
Ziel auch mit milderen Mitteln zu erreichen wäre. Unter ihr günstigen Um-
ständen, wenn die seelischen Gegenkräfte, die sie sonst hemmen, weggefallen 
sind, äußert sie sich auch spontan, enthüllt den Menschen als wilde Bestie, der 
die Schonung der eigenen Art fremd ist. […]

Die Existenz dieser Aggressionsneigung, die wir bei uns selbst verspüren 
können, beim anderen mit Recht voraussetzen, ist das Moment, das unser Ver-
hältnis zum Nächsten stört und die Kultur zu ihrem Aufwand nötigt. Infolge 
dieser primären Feindseligkeit der Menschen gegeneinander ist die Kulturge-
sellschaft beständig vom Zerfall bedroht. Das Interesse der Arbeitsgemein-
schaft würde sie nicht zusammenhalten, triebhafte Leidenschaften sind stärker 
als vernünftige Interessen. Die Kultur muß alles aufbieten, um den Aggressi-
onstrieben der Menschen Schranken zu setzen, ihre Äußerungen durch psychi-
sche Reaktionsbildungen niederzuhalten. Daher also das Aufgebot von Metho-
den, die die Menschen zu Identifizierungen und zielgehemmten Liebesbezie-
hungen antreiben sollen, daher die Einschränkung des Sexuallebens und daher 
auch das Idealgebot, den Nächsten so zu lieben wie sich selbst, das sich wirk-
lich dadurch rechtfertigt, daß nichts anderes der ursprünglichen menschlichen 
Natur so sehr zuwiderläuft. Durch alle ihre Mühen hat diese Kulturbestrebung 
bisher nicht sehr viel erreicht. Die gröbsten Ausschreitungen der brutalen Ge-
walt hofft sie zu verhüten, indem sie sich selbst das Recht beilegt, an den Ver-
brechern Gewalt zu üben, aber die vorsichtigeren und feineren Äußerungen der 
menschlichen Aggression vermag das Gesetz nicht zu erfassen. Jeder von uns 
kommt dahin, die Erwartungen, die er in der Jugend an seine Mitmenschen ge-
knüpft, als Illusionen fallenzulassen, und kann erfahren, wie sehr ihm das Le-
ben durch deren Übelwollen erschwert und schmerzhaft gemacht wird. […]

Es wird den Menschen offenbar nicht leicht, auf die Befriedigung dieser ih-
rer Aggressionsneigung zu verzichten; sie fühlen sich nicht wohl dabei. Der 
Vorteil eines kleineren Kulturkreises, daß er dem Trieb einen Ausweg an der 
Befeindung der Außenstehenden gestattet, ist nicht geringzuschätzen. Es ist 
immer möglich, eine größere Menge von Menschen in Liebe aneinander zu 
binden, wenn nur andere für die Äußerung der Aggression übrigbleiben. […]

Wenn die Kultur nicht allein der Sexualität, sondern auch der Aggressions-
neigung des Menschen so große Opfer auferlegt, so verstehen wir es besser, 
daß es dem Menschen schwer wird, sich in ihr beglückt zu finden. Der Ur-
mensch hatte es in der Tat darin besser, da er keine Triebeinschränkungen 
kannte. Zum Ausgleich war seine Sicherheit, solches Glück lange zu genießen, 

15



eine sehr geringe. Der Kulturmensch hat für ein Stück Glücksmöglichkeit ein 
Stück Sicherheit eingetauscht. […]

VI
[…] Für alles Weitere stelle ich mich also auf den Standpunkt, daß die Ag-

gressionsneigung eine ursprüngliche, selbständige Triebanlage des Menschen 
ist, und komme darauf zurück, daß die Kultur ihr stärkstes Hindernis in ihr fin-
det. Irgendeinmal im Laufe dieser Untersuchung hat sich uns die Einsicht auf-
gedrängt, die Kultur sei ein besonderer Prozeß, der über die Menschheit ab-
läuft, und wir stehen noch immer unter dem Banne dieser Idee. Wir fügen hin-
zu, sie sei ein Prozeß im Dienste des Eros, der vereinzelte menschliche Indivi-
duen, später Familien, dann Stämme, Völker, Nationen zu einer großen Ein-
heit, der Menschheit, zusammenfassen wolle. Warum das geschehen müsse, 
wissen wir nicht; das sei eben das Werk des Eros. Diese Menschenmengen sol-
len libidinös aneinander gebunden werden; die Notwendigkeit allein, die Vor-
teile der Arbeitsgemeinschaft werden sie nicht zusammenhalten. Diesem Pro-
gramm der Kultur widersetzt sich aber der natürliche Aggressionstrieb der 
Menschen, die Feindseligkeit eines gegen alle und aller gegen einen. Dieser 
Aggressionstrieb ist der Abkömmling und Hauptvertreter des Todestriebes, den 
wir neben dem Eros gefunden haben, der sich mit ihm in die Weltherrschaft 
teilt. Und nun, meine ich, ist uns der Sinn der Kulturentwicklung nicht mehr 
dunkel. Sie muß uns den Kampf zwischen Eros und Tod, Lebenstrieb und De-
struktionstrieb zeigen, wie er sich an der Menschenart vollzieht. Dieser Kampf 
ist der wesentliche Inhalt des Lebens überhaupt, und darum ist die Kulturent-
wicklung kurzweg zu bezeichnen als der Lebenskampf der Menschenart [Fuß-
note]Wahrscheinlich mit der näheren Bestimmung: wie er sich von einem ge-
wissen, noch zu erratenden Ereignis an gestalten mußte.. Und diesen Streit der 
Giganten wollen unsere Kinderfrauen beschwichtigen mit dem »Eiapopeia 
vom Himmel!«

VII

Warum zeigen unsere Verwandten, die Tiere, keinen solchen Kulturkampf? 
Oh, wir wissen es nicht. […]

Eine andere Frage liegt uns näher. Welcher Mittel bedient sich die Kultur, 
um die ihr entgegenstehende Aggression zu hemmen, unschädlich zu machen, 
vielleicht auszuschalten? Einige solcher Methoden haben wir bereits kennen-
gelernt, die anscheinend wichtigste aber noch nicht. Wir können sie an der 
Entwicklungsgeschichte des Einzelnen studieren. Was geht mit ihm vor, um 
seine Aggressionslust unschädlich zu machen? Etwas sehr Merkwürdiges, das 

16



wir nicht erraten hätten und das doch so naheliegt. Die Aggression wird intro-
jiziert, verinnerlicht, eigentlich aber dorthin zurückgeschickt, woher sie ge-
kommen ist, also gegen das eigene Ich gewendet. Dort wird sie von einem An-
teil des Ichs übernommen, das sich als Über-Ich dem übrigen entgegenstellt 
und nun als »Gewissen« gegen das Ich dieselbe strenge Aggressionsbereit-
schaft ausübt, die das Ich gerne an anderen, fremden Individuen befriedigt hät-
te. Die Spannung zwischen dem gestrengen Über-Ich und dem ihm unterwor-
fenen Ich heißen wir Schuldbewußtsein; sie äußert sich als Strafbedürfnis. Die 
Kultur bewältigt also die gefährliche Aggressionslust des Individuums, indem 
sie es schwächt, entwaffnet und durch eine Instanz in seinem Inneren, wie 
durch eine Besatzung in der eroberten Stadt, überwachen läßt.

Über die Entstehung des Schuldgefühls denkt der Analytiker anders als sonst 
die Psychologen; auch ihm wird es nicht leicht, darüber Rechenschaft zu ge-
ben. Zunächst, wenn man fragt, wie kommt einer zu einem Schuldgefühl, er-
hält man eine Antwort, der man nicht widersprechen kann: man fühlt sich 
schuldig (Fromme sagen: sündig), wenn man etwas getan hat, was man als 
»böse« erkennt. Dann merkt man, wie wenig diese Antwort gibt. Vielleicht 
nach einigem Schwanken wird man hinzusetzen, auch wer dies Böse nicht ge-
tan hat, sondern bloß die Absicht, es zu tun, bei sich erkennt, kann sich für 
schuldig halten, und dann wird man die Frage aufwerfen, warum hier die Ab-
sicht der Ausführung gleichgeachtet wird. Beide Fälle setzen aber voraus, daß 
man das Böse bereits als verwerflich, als von der Ausführung auszuschließen 
erkannt hat. Wie kommt man zu dieser Entscheidung? Ein ursprüngliches, so-
zusagen natürliches Unterscheidungsvermögen für Gut und Böse darf man ab-
lehnen. Das Böse ist oft gar nicht das dem Ich Schädliche oder Gefährliche, im 
Gegenteil auch etwas, was ihm erwünscht ist, ihm Vergnügen bereitet. Darin 
zeigt sich also fremder Einfluß; dieser bestimmt, was Gut und Böse heißen 
soll. Da eigene Empfindung den Menschen nicht auf denselben Weg geführt 
hätte, muß er ein Motiv haben, sich diesem fremden Einfluß zu unterwerfen. 
Es ist in seiner Hilflosigkeit und Abhängigkeit von anderen leicht zu entde-
cken, kann am besten als Angst vor dem Liebesverlust bezeichnet werden. Ver-
liert er die Liebe des anderen, von dem er abhängig ist, so büßt er auch den 
Schutz vor mancherlei Gefahren ein, setzt sich vor allem der Gefahr aus, daß 
dieser Übermächtige ihm in der Form der Bestrafung seine Überlegenheit er-
weist. Das Böse ist also anfänglich dasjenige, wofür man mit Liebesverlust 
bedroht wird; aus Angst vor diesem Verlust muß man es vermeiden. Darum 
macht es auch wenig aus, ob man das Böse bereits getan hat oder es erst tun 
will; in beiden Fällen tritt die Gefahr erst ein, wenn die Autorität es entdeckt, 
und diese würde sich in beiden Fällen ähnlich benehmen.

Man heißt diesen Zustand »schlechtes Gewissen«, aber eigentlich verdient er 
diesen Namen nicht, denn auf dieser Stufe ist das Schuldbewußtsein offenbar 

17



nur Angst vor dem Liebesverlust, »soziale« Angst. Beim kleinen Kind kann es 
niemals etwas anderes sein, aber auch bei vielen Erwachsenen ändert sich 
nicht mehr daran, als daß an Stelle des Vaters oder beider Eltern die größere 
menschliche Gemeinschaft tritt. Darum gestatten sie sich regelmäßig, das Bö-
se, das ihnen Annehmlichkeiten verspricht, auszuführen, wenn sie nur sicher 
sind, daß die Autorität nichts davon erfährt oder ihnen nichts anhaben kann, 
und ihre Angst gilt allein der Entdeckung [Fußnote]Man denke an Rousseaus 
berühmten Mandarin!. Mit diesem Zustand hat die Gesellschaft unserer Tage 
im allgemeinen zu rechnen.

Eine große Änderung tritt erst ein, wenn die Autorität durch die Aufrichtung 
eines Über-Ichs verinnerlicht wird. Damit werden die Gewissensphänomene 
auf eine neue Stufe gehoben, im Grunde sollte man erst jetzt von Gewissen 
und Schuldgefühl sprechen. Jetzt entfällt auch die Angst vor dem Entdeckt-
werden und vollends der Unterschied zwischen Böses tun und Böses wollen, 
denn vor dem Über-Ich kann sich nichts verbergen, auch Gedanken nicht. […] 
Das Über-Ich peinigt das sündige Ich mit den nämlichen Angstempfindungen 
und lauert auf Gelegenheiten, es von der Außenwelt bestrafen zu lassen.

Auf dieser zweiten Entwicklungsstufe zeigt das Gewissen eine Eigentüm-
lichkeit, die der ersten fremd war und die nicht mehr leicht zu erklären ist. Es 
benimmt sich nämlich um so strenger und mißtrauischer, je tugendhafter der 
Mensch ist, so daß am Ende gerade die es in der Heiligkeit am weitesten ge-
bracht, sich der ärgsten Sündhaftigkeit beschuldigen. […]

Wir kennen also zwei Ursprünge des Schuldgefühls, den aus der Angst vor 
der Autorität und den späteren aus der Angst vor dem Über-Ich. Das erstere 
zwingt dazu, auf Triebbefriedigungen zu verzichten, das andere drängt, da man 
den Fortbestand der verbotenen Wünsche vor dem Über-Ich nicht verbergen 
kann, außerdem zur Bestrafung. Wir haben auch gehört, wie man die Strenge 
des Über-Ichs, also die Gewissensforderung, verstehen kann. Sie setzt einfach 
die Strenge der äußeren Autorität, die von ihr abgelöst und teilweise ersetzt 
wird, fort. Wir sehen nun, in welcher Beziehung der Triebverzicht zum 
Schuldbewußtsein steht. Ursprünglich ist ja der Triebverzicht die Folge der 
Angst vor der äußeren Autorität; man verzichtet auf Befriedigungen, um deren 
Liebe nicht zu verlieren. Hat man diesen Verzicht geleistet, so ist man sozusa-
gen mit ihr quitt, es sollte kein Schuldgefühl erübrigen. Anders ist es im Falle 
der Angst vor dem Über-Ich. Hier hilft der Triebverzicht nicht genug, denn der 
Wunsch bleibt bestehen und läßt sich vor dem Über-Ich nicht verheimlichen. 
Es wird also trotz des erfolgten Verzichts ein Schuldgefühl zustande kommen, 
und dies ist ein großer ökonomischer Nachteil der Über-Ich-Einsetzung, wie 
man sagen kann, der Gewissensbildung. Der Triebverzicht hat nun keine voll 
befreiende Wirkung mehr, die tugendhafte Enthaltung wird nicht mehr durch 
die Sicherung der Liebe gelohnt, für ein drohendes äußeres Unglück – Liebes-

18



verlust und Strafe von Seiten der äußeren Autorität – hat man ein andauerndes 
inneres Unglück, die Spannung des Schuldbewußtseins, eingetauscht. […]

VIII

Am Ende eines solchen Weges angelangt, muß der Autor seine Leser um 
Entschuldigung bitten, daß er ihnen kein geschickter Führer gewesen, ihnen 
das Erlebnis öder Strecken und beschwerlicher Umwege nicht erspart hat. Es 
ist kein Zweifel, daß man es besser machen kann. Ich will versuchen, nach-
träglich etwas gutzumachen.

Zunächst vermute ich bei den Lesern den Eindruck, daß die Erörterungen 
über das Schuldgefühl den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen, indem sie zu-
viel Raum für sich einnehmen und ihren anderen Inhalt, mit dem sie nicht im-
mer innig zusammenhängen, an den Rand drängen. Das mag den Aufbau der 
Abhandlung gestört haben, entspricht aber durchaus der Absicht, das Schuld-
gefühl als das wichtigste Problem der Kulturentwicklung hinzustellen und dar-
zutun, daß der Preis für den Kulturfortschritt in der Glückseinbuße durch die 
Erhöhung des Schuldgefühls bezahlt wird […]

Es kann nicht sehr wichtig werden, mag aber nicht überflüssig sein, daß wir 
die Bedeutung einiger Worte wie: Über-Ich, Gewissen, Schuldgefühl, Strafbe-
dürfnis, Reue erläutern, die wir vielleicht oft zu lose und eines fürs andere ge-
braucht haben. Alle beziehen sich auf dasselbe Verhältnis, benennen aber ver-
schiedene Seiten desselben. Das Über-Ich ist eine von uns erschlossene 
Instanz, das Gewissen eine Funktion, die wir ihm neben anderen zuschreiben, 
die die Handlungen und Absichten des Ichs zu überwachen und zu beurteilen 
hat, eine zensorische Tätigkeit ausübt. Das Schuldgefühl, die Härte des Über-
Ichs, ist also dasselbe wie die Strenge des Gewissens, ist die dem Ich zugeteil-
te Wahrnehmung, daß es in solcher Weise überwacht wird, die Abschätzung 
der Spannung zwischen seinen Strebungen und den Forderungen des Über-
Ichs, und die der ganzen Beziehung zugrunde liegende Angst vor dieser kriti-
schen Instanz, das Strafbedürfnis, ist eine Triebäußerung des Ichs, das unter 
dem Einfluß des sadistischen Über-Ichs masochistisch geworden ist. […]

Eine Wertung der menschlichen Kultur zu geben liegt mir aus den verschie-
densten Motiven sehr ferne. Ich habe mich bemüht, das enthusiastische Vorur-
teil von mir abzuhalten, unsere Kultur sei das Kostbarste, was wir besitzen o-
der erwerben können und ihr Weg müsse uns notwendigerweise zu Höhen un-
geahnter Vollkommenheit führen. Ich kann wenigstens ohne Entrüstung den 
Kritiker anhören, der meint, wenn man die Ziele der Kulturstrebung und die 
Mittel, deren sie sich bedient, ins Auge faßt, müsse man zu dem Schlusse 
kommen, die ganze Anstrengung sei nicht der Mühe wert und das Ergebnis 

19



könne nur ein Zustand sein, den der Einzelne unerträglich finden muß. Meine 
Unparteilichkeit wird mir dadurch leicht, daß ich über all diese Dinge sehr we-
nig weiß, mit Sicherheit nur das eine, daß die Werturteile der Menschen unbe-
dingt von ihren Glückswünschen geleitet werden, also ein Versuch sind, ihre 
Illusionen mit Argumenten zu stützen. Ich verstünde es sehr wohl, wenn je-
mand den zwangsläufigen Charakter der menschlichen Kultur hervorheben und 
z. B. sagen würde, die Neigung zur Einschränkung des Sexuallebens oder zur 
Durchsetzung des Humanitätsideals auf Kosten der natürlichen Auslese seien 
Entwicklungsrichtungen, die sich nicht abwenden und nicht ablenken lassen 
und denen man sich am besten beugt, wie wenn es Naturnotwendigkeiten wä-
ren. Ich kenne auch die Einwendung dagegen, daß solche Strebungen, die man 
für unüberwindbar hielt, oft im Laufe der Menschheitsgeschichte beiseite ge-
worfen und durch andere ersetzt worden sind. So sinkt mir der Mut, vor mei-
nen Mitmenschen als Prophet aufzustehen, und ich beuge mich ihrem Vorwurf, 
daß ich ihnen keinen Trost zu bringen weiß, denn das verlangen sie im Grunde 
alle, die wildesten Revolutionäre nicht weniger leidenschaftlich als die bravs-
ten Frommgläubigen.

Die Schicksalsfrage der Menschenart scheint mir zu sein, ob und in welchem 
Maße es ihrer Kulturentwicklung gelingen wird, der Störung des Zusammen-
lebens durch den menschlichen Aggressions- und Selbstvernichtungstrieb Herr 
zu werden. In diesem Bezug verdient vielleicht gerade die gegenwärtige Zeit 
ein besonderes Interesse. Die Menschen haben es jetzt in der Beherrschung der 
Naturkräfte so weit gebracht, daß sie es mit deren Hilfe leicht haben, einander 
bis auf den letzten Mann auszurotten. Sie wissen das, daher ein gut Stück ihrer 
gegenwärtigen Unruhe, ihres Unglücks, ihrer Angststimmung. Und nun ist zu 
erwarten, daß die andere der beiden »himmlischen Mächte«, der ewige Eros, 
eine Anstrengung machen wird, um sich im Kampf mit seinem ebenso unsterb-
lichen Gegner zu behaupten. Aber wer kann den Erfolg und Ausgang voraus-
sehen?

20



Friedrich Dürrenmatt, «Monstervortrag über Gerechtigkeit und 
Recht» (1969)

Wollen wir eine gerechte Gesellschaftsordnung konstruieren, gibt es vom 
Material Mensch her, das uns zum Bau zur Verfügung steht, zwei Konstruk-
tionsmöglichkeiten. Wir können vom besonderen Begriff des Menschen aus-
gehen, vom Individuum, oder vom allgemeinen Begriff des Menschen, von 
der Gesellschaft. Wir müssen wählen. Doch bevor wir wählen, müssen wir 
uns über die Gerechtigkeit klar werden, die wir durch eine Gesellschaftsord-
nung verwirklichen können. Doch wie der Mensch zwei Begriffe von sich 
aufstellt, besitzt er auch zwei Ideen von der Gerechtigkeit. Das Recht des 
einzelnen besteht darin, sich selbst zu sein: Dieses Recht nennen wir Freiheit. 
Sie ist der besondere Begriff der Gerechtigkeit, den ein jeder von sich macht, 
die existentielle Idee der Gerechtigkeit. Das Recht der Gesellschaft besteht 
dagegen darin, die Freiheit eines jeden einzelnen zu garantieren, was sie nur 
vermag, wenn sie die Freiheit eines jeden einzelnen beschränkt. Dieses Recht 
nennen wir Gerechtigkeit, sie ist der allgemeine Begriff der Gerechtigkeit, 
eine logische Idee. 
Die Freiheit und die Gerechtigkeit stellen die beiden Ideen dar, mit denen die 
Politik operiert, durch die sie den Menschen insoweit in den Griff bekommt, 
als sie beide Ideen berücksichtigt. Läßt die Politik eine der Ideen fallen, wird 
sie fragwürdig. Ohne Freiheit wird sie unmenschlich und ohne Gerechtigkeit 
ebenfalls. Dennoch ist die Beziehung der Freiheit zur Gerechtigkeit proble-
matisch. Eine allgemeine Phrase definiert die Politik als die Kunst des Mög-
lichen; sieht man jedoch genauer hin, erweist sie sich als die Kunst des Un-
möglichen. Die Freiheit und die Gerechtigkeit bedingen einander nur schein-
bar. Die existentielle Idee der Freiheit steht auf einer anderen Ebene als die 
logische Idee der Gerechtigkeit. Eine existentielle Idee ist emotional gege-
ben, eine logische Idee konzipiert. Es läßt sich eine Welt der absoluten Frei-
heit denken und eine Welt der absluten Gerechtigkeit. Diese beiden Welten 
würden sich nicht decken, sondern einander widersprechen. Beide würden 
zwar eine Hölle darstellen, die Welt der absoluten Freiheit einen Dschungel, 
wo der Mensch wie ein Wild gejagt, die Welt der absoluten Gerechtigkeit ein 
Gefängnis, wo der Mensch zu Tode gefoltert wird. Die unmögliche Kunst der 
Politik besteht darin, die emotionale Idee der Freiheit mit der konzipierten 
Idee der Gerechtigkeit zu versöhnen; das ist nur auf der Ebene des Morali-
schen möglich und nicht auf der Ebene des Logischen. Anders gesagt: Die 
Politik vermag nie eine reine Wissenschaft zu sein. (40 ff.)

21



Die Ideologien sind die Kosmetika der Macht, doch wozu braucht sich die 
Macht zu schminken? Einerseits sind politische Ideologien Philosophien, po-
litische Zustände zu verewigen oder zu verändern. (…) Ideologien sind Aus-
reden, an der Macht zu bleiben, oder Vorwände, an die Macht zu kommen. 
Aber die Macht kann nur mit den Mitteln der Macht behauptet oder erobert 
werden: Mit der Gewalt. So rechtfertigen die Ideologen nicht nur die Macht, 
sie verklären auch die Gewalt, mit deren Opfern sie nachträglich wie Beerdi-
gungsinstitute verfahren: Sie richten her, was sie hingerichtet haben. (50 f.)

Die Demokratie ist eine der großen politischen Ideen des Menschen. Dazu 
finden sich in der Schweiz Ansätze. Die Demokratie ist ein Versuch, inner-
halb eines Machtsystems möglichst viele an der Macht zu beteiligen: die 
Mehrheit herrscht über die Minderheit. Doch je komplizierter ein Staat wird, 
desto komplizierter wird die Durchführung der Demokratie; die Schweiz, in 
der noch Möglichkeiten einer direkten Demokratie bestehen, macht davon 
keine Ausnahme. Ein Land muß nicht nur regiert, es muß auch verwaltet 
werden. Es sind nicht nur Beschlüsse zu fassen, sie sind auch zu verwirkli-
chen. Die Politik setzt sich aus Politikern zusammen, die die Politik be-
schließen, und aus Beamten, die die Politik durchführen. Je komplizierter 
nun der gesamtpolitische Apparat eines Landes wird, desto mehr werden Po-
litiker Beamte und Beamte Politiker. Unser Parlament setzt sich heute weit-
gehend aus Beamten und Funktionären zusammen, ein Trend, der durch die 
Neigung (…), die Gesellschaft in ein unübersichtliches Machtsystem zu ver-
filzen, noch unterstützt wird. Das Parlament repräsentiert in Wirklichkeit nur 
sich selbst und nur ideologisch das Volk. Die Struktur der modernen Gesell-
schaft, in der ein jeder irgendwie ein Angestellter ist, arbeitet der Demokratie 
entgegen. Ein jeder ist gewohnt, sich verwalten zu lassen. Die Demokratie 
setzt jedoch Kritik voraus und die Angewohnheit, der Regierung auf die Fin-
ger zu sehen. Ein Parlament dagegen, das nur aus Beamten und Funktionären 
besteht, kommt in Versuchung, dem Volke vorzuschreiben, wie es zu sein 
hat. (…) Wir haben gehorsame Demokraten zu sein. (:) wir dürfen uns zwar 
Demokraten nennen, aber sollen keine sein. (68 f.)

Auf unsere Frage nach einer gerechten Gesellschaftsordnung bezogen: Ge-
sellschaftsordnungen sind nicht nur hinsichtlich der Gerechtigkeit, sondern 
auch hinsichtlich der Freiheit auf Grund ihrer Emotionen an sich Fehlkon-
struktionen, oder, anders formuliert, Gesellschaftsordnungen sind ungerechte 
und unfreie Ordnungen, die wir errichten müssen, um überhaupt Ordnungen 
zu haben, weil wir zu einer rein vernünftigen Politik durch die Widersprü-
chlichkeit der menschlichen Natur nicht fähig sind. Noch böser: Es gibt keine 
gerechte Gesellschaftsordnung, weil der Mensch, sucht er die Gerechtigkeit, 

22



mit Recht jede Gesellschaftsordnung als ungerecht, und sucht er die Freiheit, 
mit Recht jede Gesellschaftsordnung als unfrei empfinden muss. (87f.)

Der moderne Mensch ist der Barbarei seiner Zivilisation verfallen. Er nistet 
sich in dieser Wildnis ein wie der Urbauer, der sein Stück Land beackert. Er 
sitzt in seinem Büro oder arbeitet in einer Fabrik. Er verdient sein Brot mit 
dem, was ihm die Zivilisationswildnis an Erwerbsmöglichkeiten bietet, ohne 
sie als Ganzes zu verstehen, ja oft ohne seine Tätigkeit in ihrer ganzen Aus-
wirkung zu begreifen. Ihm gegenüber kommt ein Menschenschlag auf, der 
die zivilisierte Wildnis wie ein Nomade benutzt, der, statt ein Pferd zu reiten, 
Motorrad fährt. Er lebt nicht in der Zivilisation, sondern durchzieht sie, von 
Arbeitsplatz zu Arbeitsplatz, von einem abbruchreifen Haus zum andern. Die 
heutigen Rockers sind die ersten Menschen, die sich von der modernen Zivi-
lisation auf ihre Art wieder befreit haben, die nicht mehr nach ihrem Sinn 
fragen, denen sie nicht mehr wie ein Gefängnis vorkommt, sondern als Natur. 
Sie protestieren gegen jene, die zwar glauben, in einem Gefängnis zu leben, 
ohne sich jedoch dagegen aufzulehnen. Die Rockers schockieren die Spießer, 
die sich in ihr Schicksal ergeben und es als unveränderbar angenommen ha-
ben. (91 f.)

Meine Damen und Herren,ich denke dramaturgisch. (…). Ich denke die Welt 
durch, indem ich sie durchspiele. Das Relultat dieses Denkprozesses ist nicht 
eine neue Wirklichkeit, sondern ein komödiantisches Gebilde, in dem sich 
die Wirklichkeit analysiert wiederfindet, genauer, in dem sich der Zuschauer 
analysiert wiederfindet. […] Das dramaturgische Denken] rückt die politi-
sche Wirklichkeit in ein anderes Licht, ins Licht der Bühnenscheinwerfer, ins 
grelle Licht der Satire. Das dramaturgische Denken weist auf den Wider-
spruch zwischen Denken und Handeln des Menschen hin. Es ist ein Anlei-
tung, spielerisch über die Wirklichkeit kritisch nachzudenken, ein Vorschlag, 
wie vielleicht auch die Politik bisweilen über die Wirklichkeit reflektieren 
sollte: Unideologisch und mit Phantasie – die ja die Fähigkeit ist, vorauszu-
sehen. (…) Als Dramatiker sind mir Mord und Totschlag legitime dramatur-
gische Mittel, eine Handlung in Gang zu bringen oder abzuschliessen, als po-
litischem Menschen sind mir Mord und Totschlag ein Greuel. (94ff.)

Vergleichen wir den Planeten, auf dem wir leben - und es bleibt uns trotz 
Raumfahrt kein anderer zur Verfügung –, vergleichen wir die Erde mit einem 
Schiff, so bin ich durchaus in der Lage, von den Ordnungen, die in den ver-
schiedenen Kabinenklassen herrschen, eine Beschreibung zu geben und auf-
verschiedene Regeln des Zusammenlebens hinzuweisen, etwa auf die gesell-
schaftliche Notwendigkeit, beim Dinner in der ersten Klasse Smoking zu tra-

23



gen. Diese Beschreibung wird jedoch in Frage gestellt, wenn die Anzahl der 
Passagiere sich ändert. Die Ordnung und damit die Beschreibung dieser Ord-
nung ist nur gesichert, wenn die Anzahl der Passagiere im wesentlichen 
gleich bleibt; verringert sich die Anzahl der Passagiere oder nimmt sie zu, 
wird die Ordnung in den verschiedenen Klassen und die Beschreibung dieser 
Ordnung fragwürdig. Besteht die erste Klasse aus Einzelkabinen, die zweite 
aus Zweier- und die dritte aus Zehnerkabinen, wird diese Ordnung sinnlos, 
wenn jede Klasse nur mit zwei Passagieren belegt ist. Jeder Passagier besitzt 
dann eine Kabine, jene der dritten Klasse die größten, auch findet aus lauter 
Langeweile ein Zusammenschluß der Passagiere statt, das Tragen eines Ge-
sellschaftsanzugs wird aus Mangel an einer Gesellschaft lästig, warum sollen 
sich zwei in einen Gesellschaftsanzug zwängen, wenn die vier anderen mit 
offenem Hemd herumlaufen; wird das Schiff mit Passagieren überfüllt, fällt 
das Klassensystem ebenfalls zusammen. Bei einem normal belegten Schiff 
herrscht in der ersten Klasse das Prinzip der Freiheit vor. Jeder Passagier be-
sitzt seine eigene Kabine und soll mög- lichst frei und ungestört sein. Die 
zweite und gar die dritte Klasse werden mehr vorn Prinzip der Gerechtigkeit 
geregelt. Wächstjedoch die Anzahl der Passagiere an, können mit der Zeit 
keine Einzelkabinen mehr gewährt werden, notgedrungen werden strengere 
Bestimmungen über das Zu- sammenleben der Passagiere eingeführt. Sowohl 
die Einzelkabine als auch der Smoking wird ein Privileg, das desto ärgerli-
cher wirkt, je mehr die Anzahl der Passagiere anschwillt. Die Notwendigkeit, 
gerecht zu sein, hängt daher von der Anzahl der Passagiere ab, je größer die-
se Anzahl, desto geringer die Freiheit des Einzelnen, bis ihm, in allen Klas-
sen zusammengepfercht, nur noch die Freiheit des Geistes übrigbleibt. Bezo-
gen auf unseren Planeten: Je größer seine Bevölkerung, desto entscheidender 
wird die Ge rechtigkeit, desto größer wird ihr Primat. (103 f.)

 

Nur so hat die Demokratie noch einen Sinn: im Kampf gegen den Staat für 
den Staat, in der Auseinandersetzung mit der Institution für die Institution, 
als Versuch, den Staat zu vermenschlichen. Mehr, als den Staat zu humanisie-
ren, vermag keine Politik, sonst wird sie zum Abenteuer. 	

 aus: Stoffe I-III

24



MATERIALIEN

Hans Magnus Enzensberger

Zur Frage der Bedürfnisse

Unbemerkt ballt sich im Strandcafé
die Wut auf den Frieden
zur Faust in der Magengrube.
Es braucht wenig, und der Möbelhändler,
umzingelt von zentimetergenauen Raumteilern,
zündet seine Matratze an,
der Banker kotzt auf dem Klo,
und der Fadenglas-Sammler zertrümmert,
in einem letzten Aufbäumen,
seinen unersetzlichen Alptraum;

während der junge Türke, erschöpft
nach der Messerstecherei,
von einem schneeweissen Cabrio träumt,
der Nazi nach dem brüllenden Meeting
sein Hündchen zum Pudelsalon bringt
und der entkommene Terrorist
sich niederlässt, aufatmend,
in der Hollywood-Schaukel.

in: H. M. Enzensberger, Zukunftsmusik, 1991

H.M.E. : Geboren am 11. Nov. 1929 in Kaufbeuren im bayrischen Allgäu, in Nürnberg aufgewachsen, 
1944/45 zum Volkssturm eingezogen. 1949 bis 1954 Germanistik-, Philosophie- und Sprachstudium 
an verschiedenen Universitäten. Arbeitete für das Radio, als Gastdozent und Verlagslektor. Seit 1960 
freier Schriftsteller. Politische Lyrik und kulturkritische Essays. E. arbeitet auch als Übersetzer und 
Herausgeber (z.B. der Anderen Bibliothek). 1991 erschien nach zehnjähriger Pause wieder ein Ge-
dichtband mit dem Titel Zukunftsmusik. 1995 folgte  Kiosk, Neue Gedichte.

25


