Sigmund Freud: Das Unbehagen in derKultur (1930)

[II1.: Das Wesen der Kultur]

Als kulturell anerkennen wir alle Tatigkeiten und
Werte, die dem Menschen niitzen, indem sie ihm
die Erde dienstbar machen, ihn gegen die Gewalt
der Naturkrifte schiitzen u. dgl. Uber diese Seite
des Kulturellen besteht ja am wenigsten Zweifel.
Um weit genug zuriickzugehen, die ersten kulturel-
len Taten waren der Gebrauch von Werkzeugen, die
Zihmung des Feuers, der Bau von Wohnstitten.
Unter ihnen ragt die Zdhmung des Feuers als eine
ganz auflerordentliche, vorbildlose Leistung hervor,
) mit den anderen schlug der Mensch Wege ein, die
er seither immer weiter verfolgt hat, zu denen die
Anregung leicht zu erraten ist. Mit all seinen Werk-
zeugen vervollkommnet der Mensch seine Organe
— die motorischen wie die sensorischen — oder
rdumt die Schranken fiir ihre Leistung weg. Die
Motoren stellen ihm riesige Krifte zur Verfiigung,
die er wie seine Muskeln in beliebige Richtungen
schicken kann, das Schiff und das Flugzeug ma-
chen, da3 weder Wasser noch Luft seine Fortbewe-
gung hindern koénnen. Mit der Brille korrigiert er
die Mingel der Linse in seinem Auge, mit dem
Fernrohr schaut er in entfernte Weiten, mit dem
Mikroskop tiberwindet er die Grenzen der Sicht-
barkeit, die durch den Bau seiner Netzhaut abge-
steckt werden. In der photographischen Kamera hat
er ein Instrument geschaffen, das die fliichtigen
Seheindriicke festhilt, was ihm die Grammophon-
platte fiir die ebenso vergédnglichen Schalleindriicke
leisten muf, beides im Grunde Materialisationen
des ihm gegebenen Vermogens der Erinnerung,
seines Gedéchtnisses. Mit Hilfe des Telephons hort
er aus Entfernungen, die selbst das Mirchen als
unerreichbar respektieren wiirde; die Schrift ist ur-
spriinglich die Sprache des Abwesenden, das
‘Wohnhaus ein Ersatz fiir den Mutterleib, die erste,
wahrscheinlich noch immer ersehnte Behausung, in
der man sicher war und sich so wohl fiihlte.

Es klingt nicht nur wie ein Mirchen, es ist direkt
die Erfiillung aller — nein, der meisten — Mir-
chenwiinsche, was der Mensch durch seine Wissen-
schaft und Technik auf dieser Erde hergestellt hat,
in der er zuerst als ein schwaches Tierwesen auftrat
und in die jedes Individuum seiner Art wiederum
als hilfloser Sdugling — »oh inch of nature!« —
eintreten muf3. All diesen Besitz darf er als Kultur-
erwerb ansprechen. Er hatte sich seit langen Zeiten
eine Idealvorstellung von Allmacht und Allwissen-
heit gebildet, die er in seinen Gottern verkorperte.
Ihnen schrieb er alles zu, was seinen Wiinschen
unerreichbar schien — oder ihm verboten war. Man
darf also sagen, diese Gotter waren Kulturideale.
Nun hat er sich der Erreichung dieses Ideals sehr
angenihert, ist beinahe selbst ein Gott geworden.
Freilich nur so, wie man nach allgemein menschli-
chem Urteil Ideale zu erreichen pflegt. Nicht voll-
kommen, in einigen Stiicken gar nicht, in anderen
nur so halbwegs. Der Mensch ist sozusagen eine
Art Prothesengott geworden, recht groBartig, wenn
er alle seine Hilfsorgane anlegt, aber sie sind nicht
mit ihm verwachsen und machen ihm gelegentlich
noch viel zu schaffen. Er hat iibrigens ein Recht,
sich damit zu trosten, dafl diese Entwicklung nicht
gerade mit dem Jahr 1930 A. D. abgeschlossen sein
wird. Ferne Zeiten werden neue, wahrscheinlich
unvorstellbar groe Fortschritte auf diesem Gebiete
der Kultur mit sich bringen, die Gottihnlichkeit
noch weiter steigern. Im Interesse unserer Untersu-
chung wollen wir aber auch nicht daran vergessen,
daf} der heutige Mensch sich in seiner Gottidhnlich-
keit nicht gliicklich fiihlt.

vgl. Diirrenmatt, Der Auftrag (Satz 20 f.)



